GIFTS OF 1996
BIBLITHEQUE
INTERUNIVERSITAIRE DE
LANGES ORIENTALS
PARIS

سيرسين

المائدة مح المسامين



General Organization (If the Alexandria Library (GOAL)

Bibliotheca Alexandrina

الطبعة الثانية

حار النصار النشر

## الى الشيخ عيسى نور الدين العلوي

نقله عن الانكليزية : صلاح العساوي والمعاوي راجع الترجمة ونقحها : مساجد فعنسري THREE MUSLIM SAGES Copyright Hervard University Press

جميع الحقوق محفوظة دار النهار للنشر الطبعة الأولى: ١٩٧١ بيروت ١٩٨٦

#### مقتدمتة

من دواعي السرور أن تتاح لي فرصة تقديم هـذا الكتاب الى اخواننا الأعزاء في عالم الفكر والحقيقة من أبناء العروبة. وكم أنا سعيد بلقائهم في مخيلتي هذه اللحظة التي تؤدي الكلمة فيها دورهـا الانساني الشريف في الربط بيننا.

ما أن تناولت القلم أستلهمه هذه الوشيجة المباركة ، حتى انبعث التساؤل في نفسي : لماذا يُنقل هذا الكتاب الى العربية ؟! وكان الجواب عن هذا السؤال سؤالا آخر ، هو : بل لماذا يكتب أصلا بلغة غربية ، أعني الانكليزية ، مع أن مؤلفه شرقي العرق ، وموضوعه من صميم الثقافة العربيسة الاسلامية ؟! ولم أستبعد أن يدور السؤال نفسه في خلد القارىء ، خاصة اذا كان من أهل الحساسية والغيرة على تراثنا المجيسد.

إلا أنني تعللت بأن القارىء الكريم لا بد أن يجد لنا العذر إذا قدمنا له الأسباب التي من أجلها ألف هذا الكتاب وأمثاله بالانكليزية ، ومن أجلها أيضاً نُقلت وتُنقل كتب أخرى الى العربية . بل ، لا بد أن ينصفنا ويقرنا على وجوب التوسع في هذا المضمار ؛ حتى نقدم تراثنا الفكري الإسلامي في حلة اللغات الأخرى فضلا عن الانكليزية ؛ أو يمعنى آخر ، أن نفتح خزائننا الفكرية بأيدينا الأمينة الواعية ، لمدى ما فيها من ذخائر عظيمة وقيم رفيعة ، وأن نحفظها من العبث والتطاول .

فالحقيقة أنني انتهجت هذا المسلك في هذا الكتاب وغيره عامداً . فما كان القصد منه إلا أن يوجّه الى الغرب والغربين ؛ ومن ثم الى الدوائر الشرقية التي ترجّع أصداء الغرب في أجوائنا الفكرية وتعكس أفكاره عنا في مرايانا الثقافية ، واعية أو غير واعية ، وحسبها الثقة التي لم تفتح عينيها بعد ، والاطمئنان القائم على فقدان الثقة بالنفس .

إن هناك في الغرب من تهمة الثقافة الاسلامية ويسعى جاهداً إلى تحصيلها ، خاصة في هذه الفرة التي برزت ألوان المتناقضات وتشخصت بشكل اكتنف الانسان بالحيرة ، فكلما ازداد اطمئنانه الى وجوده الماديّ ، ازداد قلقه وتفاقمت تعاسته الروحية ؛ هذه الفيرة التي يطالب العقل فيها كل ذي عقل ، والقلب كل ذي قلب ، بالتعرّف الى حقيقة وضعه الوجودي وواجبه بالنسبة الى هذه الحياة التي أثبت أنها في غاية الجدية والحطورة . وليس لحؤلاء المقبلين عسلى الحقيقة أينما كانت من مرجع في صدد الاسلام وثقافته وتمدنه ، إلاّ ما كتبه المستشرقون ، فهم لا يتقنون من اللغات الاسلامية الدرجة الكافية التي تحقق لهم الوصول الى ما ينشدون . فان كان هناك القليل منهم الي بعضورة ، فانه بالغاً ما بلغ من التمكن من هذه اللغات ، همن قد اتسم بالقدرة ، فانه بالغاً ما بلغ من التمكن من هذه اللغات ، لا يستطيع أن بصل الى أبعادها الرمزية وأعماقها التعبيرية العظمية ، لا يستطيع أن بصل الى أبعادها الرمزية وأعماقها التعبيرية العظمية ،

كان من الممكن أن نكتفي بما قد مه ويقد مه المستشرقون الى أقوامهم في لغاتهم الحاصة ؛ فيما لو أنهم أنصفوا وتناولوا الحقائق بما يليق بها من القداسة الفكرية والدقة العلمية ، وما يتفق مع براءة القصد ، ويتنزه عن الغرض ، إلا أن الكثير منهم قد حاد عن جادة الصواب ، وقصر أو قصر ، فتجنى على الحقائق الثابتة .

لقد نظروا الى الاسلام بالذات من زواياهم المحاصة ؛ فأضفوا عليه ما لديهم من أهواء ثقافية ، مغمضين عيونهم عن حقيقته وشخصيته الذاتية ، عامدين الى سبكه في قوالبهم الفكرية . فنراهم نظراً الى اطلاعاتهم ومعلوماتهم المبتسرة من جانب ، واصطباغهم يصبغات أخرى سابقة لا يستطيعون التحرر منها وتحري الحقيقة على أساس من صدق الفكر

والانصاف، من جانب آخر، قد اشتبه الأمر عليهم، ووقعوا أسرى عاداتهم في إطلاق مقولات لا تصح عليه . كما أخطأوا فهم الاصطلاحات الاسلامية ، فأولوها بحسب مفاهيمهم ؛ وهكذا انحرقوا بالكيان العقلي والديني للتمدن الاسلامي ، وانتزعوا شكله ، وأقحموا فيه ما ليس منه ولا بحث إليه بصلة ما .

فإن كانت هناك قلة يسيرة من المستشرقين الأكفاء حقاً قد راعت هذه الحرمة والتزمت الأمانة ، فأنصفت الاسلام وثقافته ، وقدرت حضارته حق التقدير ، فاستحقت الشكر على نبل مقصدها وشرف غايتها ، بل على أمانة منهجها ، فإن هذا لا يمنع أن الكثرة قد وصلت بالأمر الى حد لا يمكن التهاون معه أو السكوت عليه .

هذا، وكان من الممكن أن نكتفي بالمن الانكليزي من دون الترجمة إلى العربية ؟ إلا أن الطبقات الشرقية والاسلامية خاصة التي تربت على الأفكار الغربيسة ونشأت في أحضان تلك المناهج، من دون أن يكون لها الأساس الكافي المتين من الثقافة الشرقية ، حاضرة دائماً لإثبات وفائها لحق الأمومة ، وقبول النفوذ الغربي بصورة مطلقة ، ونقله واشاعته في نطاق العالم الاسلامي . انهم يتلقون كل شيء ، المستشرقين ومن المصادر الغربية . هذا ، في حين أن أكثر هؤلاء المستشرقين دائماً ، وحتى في موارد التنزه عن التعصب والبراءة من الغرض ، المعلوب الفلسفة الاسلامية نظرة بتراء ، فيقتصرون في ملء مكان العلوم العقلية الاسلامية بتمامه ، على تلك الدورة التي كان لهسا نفوذها في الغرب وكانت منشأ الاثر . وعليه ، فالفلسفة والعلوم بجميع شعبها ، في الغرب وكانت منشأ الاثر . وعليه ، فالفلسفة والعلوم بجميع شعبها ، في ما كتبته هذه الجماعة ، تنتهي بنحو غامض الى حدود القرن السابع في ما كتبته هذه الجماعة ، تنتهي بنحو غامض الى حدود القرن السابع الهجري أو الشالث عشر المبلادي ؛ يعني ، ذلك العصر الذي انقطع فيه الارتباط العقلي المعنوي بين الشرق والغرب .

فلا غرو إذاً أن يعتقد أكثر المشتغلين بالدراسة والتحقيق في مادة تاريخ الفلسفة الاسلامية ، المستفيدين من المصادر الغربية العادية ، ان لا وجود لاي نوع من الفعاليات العلمية والحباة العقلية في التمدن الاسلامي طيلة القرون الستة أو السبعة الآخيرة . بل ، لا عجب ايضاً في أن ينظروا الى ميراثهم العلمي على انه دورة عسابرة في تاريخ التمدن الغسري .

ثم ان أصحاب هذه النزعة الغربية ، ليملأون الفراغ الذي يتوهمونه في تاريخ الفلسفة الاسلامية ، بالانقياد للأفكار والمشارب الحديثة الأوروبية الصرفة ، على الرغم من انعدام الرابطة الحياتية الداخلية بين هذه الأفكار والمشارب وبين الأهداف الأساسية للمجتمع الاسلامي ، وعلى الرغم من أن الاختلاف بينهما ظاهر جلي . فالأفكار التي تقتبس دون أن تأخذ البنيات الثقافية والتاريخية بعين الاعتبار ، من شأنها أن تؤدي حتماً الى القضاء على روح الابتكار والنبوغ وخنق اللوق الفطري لدى كثير من الناشئة .

وعلاج النقص الناجم عن المطالعة المبتسرة للثقافة الاسلامية ، وإطفاء شهوات النوايا العدوانية ، لا سبيل له إلا التحقيق والتتبع الكامل الدقيق لمحيط العلوم والمعارف الإسلامية ؛ هذا المحيط الذي وسع الدنيا ثلاثة عشر قرناً ، ولا يزال يسع ولن يزال . وهذا التحقيق الذي لا بد منه ، لا مندوحة من أن يتم من دون تعصب أو هوى ، على أبدي العلماء المسلمين أنفسهم . فالتحقيق الذي يجري على أساس من الحب والاكبار مع التوجه الى صميم المطالب والعناية بها ، سيفتح كثيراً من الحزائن العامرة ، التي تتعالى عن مناهج الكثيرين من علماء زماننا هذا المقيدة بمقولات هذا القرن الفكرية .

إن التحقيقات والدراسات التي نقدمها نحن ، لا بد أن تزيل الوهم في أن الفلسفة الاسلامية قد أنتهت بابن رشد ؛ بل انها لتجعل من القرن السادس الهجري نقطة انطسلاق جديدة لمرحلسة تكاملية في مسيرة الحكمة الاسلامية , فالواقع أن الفلسفة المشائية اذ ذاك كانت قد بلغت أوج كالما على يد ابن سينا وابن رشد ؛ وكان لزاماً أن

تتعرّض لما يعترض كل كمال من سنن التحوّل ، فواجهت الحملة العنيفة المشهورة من جانب المتكلمين وبعض الصوفية ، ذلك الهجوم اللي أدى بها الى أن تحمل عصا الرحال الى الأندلس حيث قضت آخر أيامها الزاهرة . إلا أن الأفن الشرقي مع هذا لم يخل من شمس الحكمة مطلقاً ؛ فقد ظهرت على اثر تلك المدرسة مدرسة جديدة ، شمس الحكمة مطلقاً ؛ فقد ظهرت على اثر تلك المدرسة مدرسة جديدة ، الدين السهروردي . ثم ان التحقيق في صدد اللور اللاحق من أدوار الفلسفة الاسلامية ، سيعرض لنا الكيفية التي بعثت بها الفلسفة المشائية الفلسفة الإسلامية ، سيعرض لنا الكيفية التي بعثت بها الفلسفة المشائية أفكار ابن عربي العرفانية بالتدريخ في شرق العالم الاسلامي ، وأخيراً ، أفكار ابن عربي العرفانية بالتدريخ في شرق العالم الاسلامي ، وأخيراً ، كيف تم الامتزاج بين هذه العناصر المختلفة على أيدي حكماء القرن الحادي عشر الأعلام ، كالميرداماد وصدر الدين الشيرازي . واذ الحادي عشر الأعلام ، كالميرداماد وصدر الدين الشيرازي . واذ خلك تتضح تماماً تبعدة انصرافنا عن تراثنا واهمائنا له والتطفل خلى ما لا يغني من الفكر الغربي الذي لم يستطع أن يوطد اسه في يلته الخاصة .

هذه، أيها القارىء الكريم ، اشارة عارضة الى الضرورة التي دفعتنا الى تأليف هسذا الكتاب أصلاً بالانكليزيسة ثم نقلسه الى العربية . ولعلك على الأقل تشاركنا بالرأي في ما ذهبنا اليه ، إن لم تشاركنا بالمساهمة العملية .

وإن كانت هناك من كلمة نضيفها، فهي أن نحمد الله تعالى على أن قيض الرجل الذي نعتز به ونقدره، وهو الأستاذ الصاوي، لهذا العمل. فاني أشكره على ما التزمه من الأمانة والدقة في الترجمة.

وأراني قبل أن أستودعكم الله ميالاً لوفاء بعض ما على من الشكر الجزيل والامتنان الوافر للأخ الكريم الدكتور ماجد فخري أستاذ الفلسفة في الجامعة الأميركية في بيروت على ما تغمدني به من العطف وما بذله من العناية المحمودة والجهد المشكور في أخراج هذا الكتاب الى حيز الوجود ، حتى استقر بين يديك يا قارثي العزيز .

سيد حسين نصر

جامعة طهران

# تقسيم

عندما دعي الأستاذ نصر الى القاء محاضراته عن ثلاثة حكماء مسلمين، أثناء فترة إقامته كمحاضر زائر في مركز دراسة الأديان العالمية (١) ، لم يكن يتوقع طباعتها ؛ ولكن الكثيرين ممنن أخذهم الاعجاب من مستمعيه أصروا على أن تتوافر المحاضرات لهم في شكل كتاب .

و نحن ، إذ نشكر الأستاذ نصر غاية الشكر لاستجابته لطلبنا ، نقدم امتناننا البالغ إلى مطبعة جامعة هارفارد للتعاون الفوري المماثل الذي جعل نشر هذا الكتاب ممكناً .

إن معابلة الأستاذ نصر النافذة للمفكرين الثلاثة المسلمين العظام ، المقدّ مين في هذا الكتاب ، تمكن من لم يتعرّف من القرّاء الى آثار هم مين قبل مين مشاهدة الدين الإسلامي الغني في مظهر جديد . وكما ينوه شخصياً ، فإن كلاً منهم ويتكلم عن مظهر كان واقعاً حياتياً ، ونظر عالمي قد تداولته أفكار أجيال من الحكماء (المسلمين) وأهل البصيرة عبر القرون » .

(المسلمين) وأهل البصيرة عبر القرون ».
وكتاب الأستاذ نصر مهم كذلك ، لاعتبار آخر ؛ فهو باكورة
سلسلة جديدة من المحتوى نفسه بعنوان « دراسات هارفاد في
الأديان العالمية » تصدر تحت اشراف هذا المركز .

روبرت ه. ل. سليتر مدير مركز دراسة الأديان العالمية جامعة هارفارد ألقيت هذه القصول الثلاثة التالية أصلاً ، كمحاضرات عامة في جامعة هارفارد خلال مارس ١٩٦٣ تحت إشراف مركز دراسات الشرق الأوسط ومركز دراسة الأديان العالمية . وإنني لمدين خاصة للأستاذ ر. ه. ل. سليتر مدير مركز دراسة الأديان العالمية، بما مكنني من إلقاء هذه المحاضرات ، ولمعاونته في إظهارها بحلية الطبع . كما أنني شاكر للآنسة م. كاثلين أهيرن ، والسيدة باتربسيا سوانسن لإعدادهما النسخة الخطية للطباعة .

سيد حسين نصر

#### افت ناحیت

يجب أن يحدّد العصر الذهبي للإسلام، من حيث ارتباطه بقوة الحياة الدينية والروحية وتحقيق مثله، ضمن الإطار الزمني لحياة النبي محمد (عليه السلام) والمجتمع الإسلامي الأول في المدينة.

وكما أن البلرة توضع في الأرض فتنمو إلى شجرة ولا تؤتى غارها إلا بعد مرور الزمن واكتساب الحيوبة اللازمة من التربة الملائمة، فقد آت شجرة الحضارة الإسلامية تمارها العقلية والفنية بعد عدة قرون من بدايتها ؛ غذيت خلالها بتراث الحضارات السابقة ، التي وقف الإسلام منها موقف الوارث . فلم تبلغ الفنون والعلوم ، كما لم تبلغ الفلسفة والإلهيات ، أوج تكاملها الشكل أو تصبح غاية في الوضوح الا بعد أن دعم المجتمع الإسلامي تماماً ، وبعد أن اتخذت أفكار الوحي الالمي أشكالاً معينة عسوسة ؛ حتى تم إخراج الحضارة الوحي الالمي أشكالاً معينة عسوسة ؛ حتى تم إخراج الحضارة المحديدة إسلامية بكل معنى الكلمة، وإن كانت قد مازجتها عناصر غير إسلامية الأصبار.

لقد كان انتشار الإسلام وتلاحم المجتمع الإسلامي بالتالي أحد الأحداث الخاطفة الحاسمة بالنسبة الى التاريخ البشري. فما أن انتهت الحركة الأرضية للنبي (ص) تحت لواء الإسلام، إلا وكانت الجزيرة العربية قد اتحدت لأول مرة. وفي عام ٧٠٠ بعد الميلاد، أي بعد مولد الإسلام بأقل من تمانين سنة ، انتشر الدين الجديد في أرجاء الشرق الأوسط كله وشمال افريقيا ، واتسع نطاقه من وادي السند إلى الأندلس . وعلى خلاف التوسع الوحيد الذي يمكن أن

يقارن به بوجه ما ، يعني هجوم المغول على غرب آسيا بعد ذلك بسبعة قرون ، فإن انتصار الإسلام كان ثابتاً دائماً ؛ اللهم إلا في الأندلس ، حيث أجلي المسلمون في القرن الخامس عشر . فكل بلد امتد إليه الإسلام في هذه الفترة القصيرة قد أسلم ، وفي كثير من الحالات تعرب وبقى كذلك إلى اليوم الحاضر .

وكما يجب أن يتوقع المرء ، فإن هذا التوسع الفجائي وفتح مثل هذه الأصقاع المترامية على يد المسلمين ، احتاجا إلى زمن قبل أن تتحول الأصقاع المغلوبة إلى مجتمع مكون على النمط الإسلامي . وكانت هناك آنذاك حاجة ملحة الى ايجاد دسائير إدارية وقوانين حكومية الأوضاع لم يسبق لها مثيل قط في مجتمع الجزيرة العربية الإسلامي أثناء حياة النبي ، ولتطبيق شرائع القرآن وأفعال النبي في ظروف جديدة لم تنشأ من قبل مطلقاً . لذا بذل الخلفاء الأربعة الأول اللين يدعون عادة بالراشدين ، كما بذل الأمويون ، جل جهودهم لحل يدعون عادة بالراشدين ، كما بذل الأمويون ، جل جهودهم لحل المشكلات الآنية لخلق مجتمع إسلامي فوجهوا عنايتهم الى علوم تلاوة القرآن وتفسيره وجمع السنة أو الأحاديث النبوية وتنظيم دراسة اللغة العربية ، التي كانت لها جميعاً أهمية آنية بالنسبة الى المجتمع الجديد، ما دام القانون المقدس لهذا المجتمع الناشيء أو الشريعة يقوم على أساس القرآن والحديث . وما دامت لغتهما ، التي كان يجهلها الكثيرون من المسلمين غير العرب المهتدين حديثاً ، هي ألعربية .

قانصراف الذهن إلى هذه المشاغل الآنية ، حال بين الأمويين وبين توجيه انتباههم إلى الميراث العريض الذي وضعته آيدي الحظ في متناول المسلمين . لذا لم يتوافر وجود أشخاص مثل خالد بن يزيد ، الذي بدأ يهتم بعلوم ما قبل الإسلام، أثناء هذه الحقبة المبكرة من التاريخ الإسلامي ، إلا بالعرض . كما لم تنقل كتب عن اليونانية أو السريانية إلى العربية إلا في ما فدر . بل على العكس ، كانت هذه الفترة المي أرسيت فيها القواعد للعلوم النقلية الدينية الخاصة بتفسير القرآن والحديث. وبلغت دراسة اللغة العربية والعناية الدينية والعناية

بها مستوى رفيعاً من التكامل ، لدى قيام مدرستي الكوفة والبصرة النحويتين ، وظهور عدد من أفذاذ النحاة والشعراء ونقاد الأدب .

على كل حال ، لم تكن هناك مندوحة للمسلمين من توجيه انتباههم عاجلاً أم آجلاً ، إلى خزانة علوم ما قبل الإسلام ، التي كانت مودعة داخل القلعة الإسلامية نفسها . فقبل ظهور الإسلام ، كانت تآليف عدد من أساتذة المدرسة الاسكندرية التي كانت في حد ذاتها نقطة التقاء التيارات الثقافية اليونائية واليهودية والبابلية والمصرية ، قد ترجمت إلى السريانية ونقلت إلى انطاكية ، ومن هناك إلى مدن أبعد شرقاً مثل نصيبين والرها .

وهذا الوضع الذي كان له أثر كبير في الحضارة الإسلامية فيمسا بعد ، كان قد نشأ بسبب الإنشقاق الذي قام بين الكنائس المسيحية الشرقية .

كان هذا الانقسام الداخلي قد فصل النسطوريين ومن ثم اليعاقبة عن الأرثوذكس الناطقين باليونانية ، وأجبرهم على أن يؤسسوا مدارسهم ومراكزهم التعليمية الخاصة ، وأن يعتنوا بلغتهم الخاصة ، أي السريانية ، حتى يستقلوا عن الكنيسة الناطقة باليونانية في الإسكندرية وبيزنطية ، التي انفصلوا عنها . ويفضل تشجيع الأكاسرة اللين كانوا بطبيعة الحال يعارضون البيزنطيين ؛ وبالتالي يعطفون على خصوم أعدائهم ، اتسع انتشار النسطوريين في أرجاء الإمبراطورية الفارسية ، بل وأسسوا كنائس لهم حتى في آسيا الوسطى . أضف الفارسية ، بل وأسسوا كنائس لهم حتى في آسيا الوسطى . أضف وعلم اللاهوت الاسكندرانيين، (١) اللذين كانت المسيحية قد تبنتهما، وعلم اللاهوت الاسكندرانيين، (١) اللذين كانت المسيحية قد تبنتهما، جنباً إلى جنب مع تقليد معين لقراءة النصوص اليونانية المشتملة على جنباً إلى جنب مع تقليد معين لقراءة النصوص اليونانية المشتملة على

<sup>(1)</sup> تترجم هذه اللفظة لفظة كفظة Hellenistic التي تشير بالانكليزية الى الحقبة النابعة للأسكندرية وتأسيس الاسكندرية التي باتت منذ ذلك الحين مركز الحضارة اليوفالية .

العلوم والفلسفة وتفسيرها .

وبالإضافة إلى المراكز المسيحية للتعليم ، كانت هناك مدينة حرّان موطن الصابئين الذين اعتبروا أنفسهم أتباع النبي ادريس أو (هرمس)، والذين حافظوا على كثير من معارف أشد المدارس باطنية في الحقبة الاسكندرانية ، كالفيئاغورية الحديثة والهرمسية ، ثم نشروها في العهد الإسلامي . كانت الهرمسية كذلك قد دخلت بلاد فارس حتى قبل قيام الإسلام ، ونجد في بعض الكتابات الفهلوية التي نقلت إلى العربية في ما بعد عناصر اسكندرانية مضافة إلى بعض المناصر الهندية وقد امترجت بأنماط فكرية ايرانية صرفة بطريقة دقيقة .

كذلك أسس الأكاسرة مدرسة جنديشابور لتنافس المراكز العلمية البيزنطية ؛ حيث استقدم الفلاسفة والعلماء الهنود والمسيحيون واليهود للدرس والتدريس. في هذا المركز استتبت تعاليم الطب الهندي وامتزجت بعلب اليونان.

وفيه أيضاً ، عرف الساسانيون علمي الفلك وأحكام النجوم الهنديين ووضعوا ، بمساعدة علماء الفلك الهنود ، الزّيج المعروف

باسم وزيع شهرياري و ..
وهكذا ، فقد بقي في هذه المدن ، أمثال جُندشابور وحرّان والرّها ونصيبين ، مقدار كبير من معارف اليونان والبابليين ، فاهيك بالهنود والقرس ، محفوظاً كتركة حية حتى قيام العهد الإسلامي . ثم ما أن وجه المسلمون عنايتهم إلى علوم ما قبل الإسلام وحاولوا أن يدمجوها في حضارتهم ، حتى وجدوا بين ظهرانيهم العديد من الاشخاص الأكفاء لنقل المصادر إلى العربية. نفي هذه المراكز التي كانت واقعة جميعاً في نطاق العالم الإسلامي ، كان ثمة علماء ، معظمهم من الفرس ، الذين كانوا متضلمين من المسيحيين واليهود وبعضهم من الفرس ، الذين كانوا متضلمين من المواضيع التي كانوا يعالجونها ، كما كانوا يحدقون اليونانية أو السريانية أو الشهلوية أو السنسكريتية ، حسب ما يقتضيه الحال ،

بالإضافة إلى العربية التي كانوا يَنقلون إليها . ومع قيام العباسيين ، وخاصة في زمان هارون الرشيد والمأمون والمعتصم ، عندما بدأت العناية تتجه إلى علوم الأوائل وتبذل الجهود الواسعة لنقل المصادر إلى العربية ، كان من السهل استقدام المترجمين الأكفاء إلى عاصمة الخلافة في بغداد . وفي مدة قرنين ، دامت من حوالي ٧٥٠ إلى ١٠٠٠ بعد الميلاد ، نقل إلى العربية قدر هائل من المصنفات الميتافيزيقية والفلسفية والعلمية ، من اليونانية والسريانية والفهلوية والسنسكريتية ، على يد عدة مدارس للترجمة كانت تختلف بعضها عن بعض من حيث الكفاءة والاستعداد . وهنا ، ينبغي التنويه بأولئك الجهابذة من المترجمين أمثال حنين بن اسحق النصرائي ، وولده اسحق بن حنين الذي كان ينقح النصوص قبل ترجمتها ، وثابت بن قرّة الحَرّانيّ ، وابن المقفع الذي اعتنق الإسلام بعد أن كان زرادشتياً . جميسم هؤلاء أغنوا اللغة العربية اغناء لا حدًّ له عن طريق ترجماتهم ، وهيأوا التربة لنشأة شني مدارس الفلسفة والعلوم. لقد قامت هـذه المدارس التي جاءت في أعقاب نقل هذا القدر الهائل إلى العربية ، كتيجة لتطبيق مبادىء الإسلام على أشكال المعرفة المختلفة التي ورثها المسلمون على ذلك الوجه ، ولدمج هذه الأشكال المختلفة من المعارف في النظرة الإسلامية إلى الكون .

بالطبع قد يتساءل المرء: لماذا اتجهت عناية المجتمع الإسلامي فجأة الى علوم الأوائل وقلسفاتهم ، حتى عمد الخلفاء إلى تأسيس المراكز الكبيرة لنقل الكتب إلى العربية وتمويلها ؟ ! . . . ولعل أفضل جواب يمكن أن يرد به على هذا السؤال المهم هو أن المسلمين في هذه الحقبة كانوا قد احتكوا بالثقات من رجال الدين اليهودي والمسيحي الذين كانوا يدافعون عن عقائدهم الدينية كما كانوا يهاجمون العقائد الإسلامية أيضاً ، متذرعين بالحجج المستمدة من المنطق والفلسفة الأرسطوطاليسيين ، مما كان يجهله المسلمون . ومن المعروف أن أمثال هذه المناظرات قد جرت في دمش .

وعلى الأرجع أن الرغبة في مد العقيدة الإسلامية بسلاح عقلي من نوع بماثل ، وبالتالي في حفظ قوة الشريعة التي كان يعتمد عليها سلطان الخلفاء ، هي التي حملتهم ، لا سيما المأمون ، على بذل جهود كبيرة في سبيل نقل مصنفات فلسفية وعلمية إلى العربية . على أن هذا لا يعني إنكار الاهتمام الشخصي للخلفاء العباسيين الأول بعلوم الأواثل ؛ وإنها ينبغي أن يكون هناك أيضاً سبب أعم يتصل بمصلحة المجتمع الاسلامي والمخلافة المرتبطة به من شأنه أن يؤدي إلى بدل مثل هذا الجهد ، الذي لم يسبق له مثيل من جانب هؤلاء الحكام ، من أجل نقل وحكمة الأجيال ؛ إلى العربية .

وبتوافر الفلسفة وكثير من علوم اليونان والفرس والهند ، بدأ المسلمون تدريجاً استحداث وجهات النظر العقلية المتعددة التي سيطرت على أفق الحضارة الإسلامية منذ ذلك الوقت . ففي القرن الثالث الإسلامي ، استقرت أسس المذاهب الفقهية والطرق الصوفية كل على حدة ، وتبلورت أجزاء الوحي بعد أن كانت في طور الانصهار . وعلى هذا المنوال ، امتصت وجهات النظر العقليسة المختلفة في مدى بضعة قرون الغذاء الذي قدمه ميراث العالم القديم الضخم ، بعد أن أصبح متوافراً بالعربية ، وأضيف إلى عالم النظر الإسلامي فأدى إلى قيام مدارس الفلسفة والعلوم والفنون المختلفة . الإسلامي فأدى إلى قيام مدارس الفلسفة والعلوم والفنون المختلفة . وعليه ، يمكننا بحق أن نشير إلى هذه المذاهب الفكرية على أنها مذاهب إسلامية ، ما دامت المفاهيم والأشكال التي تستعملها قد انصهرت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قد نشأت في انصهرت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قد نشأت في بيئة أخسرى .

وفي المقالات التالية ، اخترنا للبحث ثلاثة من أعظم الحكماء المسلمين شهرة هم : ابن سينا والسهروردي وابن عربي ، آملين أن تتضح من خلالهم وجهات نظر ثلاثة مذاهب عقلية مهمة ، هي مذهب الفلاسفة العلماء والإشراق والتصوف . ولا ننس أن الفكرة هي التي تهيمن دائماً على الفرد في الشرق ، وفقاً لقول على الفكرة هي التي تهيمن دائماً على الفرد في الشرق ، وفقاً لقول على

بن أبي طالب ، المثل الأعلى للحكمة الإسلامية وللرسالة الباطنية للنسبي : تعرفون الرجال بالحق ، لا الحسق بالرجال . فالأعلام الثلاثة الذين تؤلف عقائدهم موضوع دراستنا الحالية ، مسع كونهم بطبيعة الحال على أهمية بالغة في حد ذاتهم، يؤدون دورا خطيرا بالنسبة إلى المدارس التي ينتمون إليها . فكل منهم بالإضافة إلى ذلك ، يمثل وجهة نظر عاشها أصحابها وتأملوا فيها أجيسالا واستحوذت على أتباع كثيرين من الحكماء والعارفين على مر العصور . ومع أن مذاهبهم ليست الوحيدة التي نشأت في الإسلام ، إلا أنها تعتبر من أعظم المذاهب التي نشأت في هذه الحقبة الباكرة ؛ وهي تبرز بالجملة مظهرا بارزا من مظاهر العقل الإسلامي ، وتكشف تبرز بالجملة مظهرا بارزا من مظاهر العقل الإسلامي ، وتكشف الإسلام .

سيد حسين نصر

القسب الأول ابن بينا والفلاسفة العلماء

## أسلاف الناسينا

تعتبر المحافل الدينية الإسلامية التقليدية، بصفة عامة، أن أول فيلسوف ظهر في العالم الإسلامي كان فارسياً يدعى الإيرانشهري، حاول أن يجلب الفلسفة إلى الشرق ، هذا الشرق الذي اعتبره الفلاسفة المتآخرون من الفاراني حتى السهروردي مهد الفلسفة الأصلى (١١) ، إلا أنه لم يبق من هذا الشخص سوى اسمه ، كما لم تبق من كتاباته بقايا وافية تمكننا من الذهاب إلى أنه مؤسس الفلسفة الإسلامية . وعلى العكس ، فالفلسفة المشَّائية ، وهي واحدة بين العديد من المدارس التي قامت في العالم الإسلامي ، (وان كانت الوحيدة التي اشتهرت في الغرب وكثيراً ما تنزل بمنزلة الفلسفة الإسلامية ، بحد ذاتها) ، إنما برزت على يد أبي يعقوب الكندي المعروف بـ وفيلسوف العرب ، . (٢) يجب أن يعتبر الكندي مؤسس تلك المدرسة الي اختلطت فيها الفلسفة الأرسطوطاليسية كما شرحها المفسرون الإسكندريون، وخاصة الاسكندر الافروديسي وثامسطيوس ، بالأفلاطونية الحديثة التي وصلت إلى المسلمين عن طريق تعريب وتلخيص أقسام من و التاسوعات و Enneads تحت عنوان و أثولوجياه أرسطو، ومن و كتاب العيلس المنحول لأرسطو ؛ وهو عبارة عن تلخيص لـ ومبادىء الإلهيات؛ (٣) لبرقلس. وفي هذه المدرسة أيضاً امتزج العلم بالفلسفة ، أو على الأصح كان يعتبر فرعاً منها، كما كانت تعتبر الفلسفة بمعنى آخر أنها تبتدىء بتقسيم العلوم . وكانت الشخصيات الكبيرة في هذه المدرسة كالكندي بالذات علماء، كما كانوا فلاسفة ؛ على الرغم من أن الفلسفة في بعض

الأحوال غلبت قد على العلوم كما نرى من أمر أبي سليمان السجستاني، أو غلبت العلوم على الفلسفة كما نرى من أمر آخرين كالبيرونيّ .

ولد الكندي مؤسس هذه المدرسة ، مدرسة الفلاسقة العلماء ، في البصرة حوالي ١٨٥ (٨٠١)، من عائلة عربية ارسطقراطية تنتمي الى كندة . وكان أبوه حاكمًا على الكوفة . فتلقى أحسن ما يمكن أن يكون من التعليم في البصرة ، التي لم تكن بمعزل عن تأثير مدرسة حاضرة العلم . وسرعان مسا تضلع من الفلسفة والعلوم ، التي كانت متوافرة بالعربيسة إذَّاك ، وحساول إدماجها في النظر الإسلامي . هذا ، وكان حذقه في مختلف حقول العلم سبباً في اعتزاز الخليفتين المأمون والمعتصم به ؛ حتى أصبح مربياً لابن ثانيهما ، متمتعاً في البلاط بمركز نذر أن يتسنى للفلاسفة والحكماء المتأخرين . ولكن مركز الكتدي الرفيع وقربه إلى البلاط لم يدوما. وفي أواخر أيامه ابتلي بمحنة أثناء خلافة المتوكل ، ومات مغموراً حوالي ٢٥٢ (٨٦٦) . (١٩) وعلى الرغم من أن اسم الكندي أصبح من ألم الأسماء في التواريخ الإسلامية ، فلم نكن نعرف من آثاره العربية إلا عدداً ضئيلاً حتى ثلاثين عاماً خلت ، إذ اكتشف عدد لا يستهان به من مؤلفاته في استنبول ، مكنت العلماء من دراسة أفكاره بالرجوع

إلى أقواله ذاتها . ومع ذلك ، فإن الرسائل الأربعين أو الخمسين التي وصلتنا ، إنما تكون جزءاً ضئيلاً من المجموعة الضخمة التي ألفها ؛ إذا أردنا الاستناد الى ما ورد في فهرست ابن النديم من عناوين

مصنفاته البالغة مئتين وأربعين مصنفآ .

وتشتمل الآثار التي وصلتنا على رسالته في ما بعد الطبيعة ، ومؤلفات مختلفة في المنطق وتقسيمه للعلوم ، وبحوث في آثار أرسطو ، ورسالته الشهيرة في العقـــل التي كانت معروفة في الغرب باسم \* De Intellectu والي كان لما تأثير عميق في الفلاسفة المتأخرين كابن سينا (٥) ، وعلى تنبؤه بمدة الخلافة العباسية ، وكتب أخرى في مختلف العلوم الطبيعية والرياضية (٦) .

وقد انتشرت شهرة الكندي في الغرب اللاتيني أيضاً . وذلك من خلال ترجمة بعض مؤلفاته الفلسفية والعلمية . وكان في الواقع من أبرز الشخصيات الإسلامية في الغرب ، وخاصة في صناعة التنجيم التي اعتبر في مضمارها حجة لا تدافع . وقد اعتبر بالفعل لدى الكثيرين أحد الثقات التسعة في التنجيم . وبلغت شهرته في العصور الكثيرين أحد الثقات التسعة في التنجيم . وبلغت شهرته في العصور الوسطى درجة عظيمة حتى لقد امتدت إلى عصر النهضة . وهكلا نجد أن كاتباً مرموقاً في ذلك العصر مثل كاردانوس ( Cardanus ) ، يدرج الكندي في عداد أعظم الشخصيات الفكرية الإثنتي عشرة في يدرج الكندي في عداد أعظم الشخصيات الفكرية الإثنتي عشرة في تاريخ البشر (٢٧) وأبعدها أثراً .

وتتجلى بوضوح في الكندي معظم الخصائص التي نقرنها باسم الفلاسفة العلماء المتأخرين . لقد كان رجلاً كلي النزعة ، يرتاح إلى المنطق والعلوم الطبيعية والطب والموسيقي ارتياحه إلى علم الكلام والميتافيزيقا . وقد بقي مسلماً ورعاً ، بينما راح ينشد الحقيقة من أي منبع يجدها فيه . وهاك ما كتبه في مطلع رسالته في والفلسفة الأولى » مما كثر به الاستشهاد : وينبغي لنا أن لا نستحي مسن استحسان الحق واقتناء الحق من أبن أتى ، وإن أتى من الأجناس القاصية عنا والأمم المباينة (لنا) . فإنه لا شيء أولى بطالب الحق من الحق وليس (ينبغي) بخس الحق ، ولا تصغير بقائله ولا بالآني به ؟ ولا أحد بخس بالحق ، بل كل يشرفه الحق ه (٨) .

وهناك أيضاً خواص اخرى مميزة للكندي : ففي الفلسفة ، كان أقرب إلى المدرسة الأثينية الأفلاطونية المحدثة منه إلى المدرسة الإسكندرانية التي مال الفارابي إليها ، كما أنه فضل القياس الإسكندرانية والمنفصل (ه) اللذين استخدمهما برقلس الأثيني الأفلاطوني المحدث ؛ هذا القياس الذي انتقده في ما بعد الفارابي، وهو أكثر

<sup>.</sup> Hypothetical and disjunctive syllogism (+)

تعلَّقاً بأرسطو ، وعده شكلاً ضعيفاً من أشكال الاستدلال . وكذلك ، أظهر الكندي ولعاً خاصاً بالعلوم الباطنية ، لا نجده عند معظم المتأخرين من الفلاسفة العلماء .

أمّا في موضوع الدين ، فقد مال إلى عقيدة المعتزلة وحاول أن يضع لها بناء فلسفياً ؛ فتصور علاقة بين الفلسفة والدين أو الإيمان والعقل ، لا نجدها في آثار الفاراني وابن سينا . فعند الكندي أن ثمة نوعين ممكنين من العلم : العلم الإلمي الذي يسبغه الله على الأنبياء ، والعلم الإنساني الذي تعتبر الفلسفة أعلى أشكاله . والأول أسمى من الثاني ، لأنه يستطيع أن يدرك حقائق لا يستطيع العلم الإنساني مطلقاً أن يدركها من تلقاء نفسه . وعليه يجب التسليم بالحقائق المنزلة ، كخلق العالم من العدم والمعاد الجسماني ؛ حتى ولو لم يمكن إثبائها عن طريق الفلسفة ، وحتى لو تناقضت معها . فالفلسفة والعلوم عن طريق الفلسفة ، وحتى لو تناقضت معها . فالفلسفة والعلوم الأفلاطونية الحديثة لصدور العقول والأفلاك ، وبين تقرير الخلق الأفلاطونية الحديثة لصدور العقول والأفلاك ، وبين تقرير الخلق

من العدم والقول بأن سلسلة الوجود تتوقف على فعل إلمي .

وبظهور الكندي ، يبدأ تأمل المباحث والأفكار الاسكندرانية في قرينة إسلامية والنظر إليها في لغة جديدة . وقد ساهم كل من أفلاطون وأرسطو والأفلاطونيين المحدثين والرواقيين والهرامسة والفيثاغوريين والأطباء والرياضيين القدامي ببعض العناصر التي دخلت في تركيب هذه المدرسة التي ظهرت بظهور الكندي . هذه المدرسة بقيت أمينة للانسجام المداخلي والمقتضيات المنطقية للمناهج التي عاجلتها ، ناهيك بأنها استوعبت عناصر لها ارتباط وثيق بالحاجات العقلية والنفسية الى بعض العناصر المقومة للمجتمع الإسلامي . فهي العقلية والنفسية الى بعض العناصر المقومة للمجتمع الإسلامي . فهي على هذا الوجه تخلق وجهة فظر عقلية ، لا تتفق مع الإمكان الذي يجب أن يتحقق فحسب ، بل مع حاجة يجب أن تسد أي وجهة نظر لا مفر من إيجادها في إطار النظر الكلى الإسلامي .

وتظهر بعد الكندي شخصيات كثيرة لها اهتمام عام بكل فرع

من العلوم والفنون تقريباً وبالفلسفة وعلم الكلام أيضاً. فأدمجوا المبول العامة لعالم وفيلسوف من أبناء وعصر النهضة وفي العلوم والفنون في الميل الديني المخاص للاهوتي أو فيلسوف من أبناء العصور الوسطى. فكونوا طبقة من الرجال الذين وجدوا، وقد توفروا على الفلسفة والعلوم ، أن حاجتهم إلى السببية قد تحققت داخل الإسلام ، فلم يتسببوا اذا في إيجاد الثغرة التي حدثت بين الدين والعلوم في أعقاب العصور الوسطى في العالم الغربي . والكندي باكورة هذه المدرسة المحديدة ، مدرسة الفلاسفة العلماء في العالم الإسلامي . ويمثل من عدة فواح دور نموذج المحكماء الذين جاموا بعده ، وشاركوه في وجهة نظره إلى الكون .

كان أشهر تلامدة الكندي أحمد بن الطبّب السرخسي (١) ، المعلم الشيعي للخليفة المعتضد والذي نكب فيما بعد لإفشائه أسرار المخليفة وساءت سمعته بين كثير من الثقات المتأخرين كجاحب للنبوة (١٠) . وعكننا أيضاً أن نذكر بين تلاميد الكندي أبا معشر البلخي المنجم الشهير المعروف في الغرب في العصور الوسطى باسم البلخي المنجم الشهير المعروف في الغرب في العصور الوسطى باسم الأقاليم ، و المسائل وأبا زيد البلخي (١٠) مؤلف وصور الأقاليم ، و و المسائل والممائل ، اللذين يعدان من أهمم مصنفات الجغرافيا الإسلامية الأولى ، والمصدر الذي استمدت منه كتب الإصطخري وابن حوقل اللاحقة والأوسع شهرة . فقد روج كتب الإصطخري وابن حوقل اللاحقة والأوسع شهرة . فقد روج هؤلاء الرجال لأثر الكندي وخصوصاً في العلوم ، وكانوا بمثابة الجسر الذي يصل بين الكندي وخطوماً في العلوم ، وكانوا بمثابة أب نصر الفاراني .

وُلَدُ الفَارِآنِي ، أو Alpharabius ، و المعلم الثاني ، و المعلم الثاني ، و المعلم الثاني ، و المعلم الثاني ، و المعلم المعلماء المسلمين المتأخرين ، في قرية وسيج بفاراب من أعمال خراسان حوالي ٢٥٧ ( ٨٧٠) (١٤) . ورحل في شبابه إلى بغداد ليدرس المنطق والفلسفة على متى بن يونس ، ثم إلى حرّان حيث تتلمذ على يوحنا بن حيّلان . ولما كان منذ نعومة الى حرّان حيث تتلمذ على يوحنا بن حيّلان . ولما كان منذ نعومة

أظفاره على ذكاء حاد وموهبة فائقة لاكتساب جميع المواضيع العلمية تقريباً ، فسرعان ما بزغ نجمه كفيلسوف وعالم . وعاد إلى بغداد حيث اجتمع حوله جمهور من التلاميد من بينهم الفيلسوف المسيحي المعروف يحيى بن عدي . ولكن مقام الفاراني في العاصمة العباسية لم يدم ؛ إذ ترك تلك المدينة في ٣٣٠ (٩٤١) إلى بلاط سيف الدولة الحمداني في حلب وبقي هناك حتى وافاه الأجل في ٣٣٩ (٩٥٠). ويعتبر الفاراني عامة الشارح العظيم والمقلد لأرسطو . فقد كتب

ويعتبر الفاراي عامة الشارح العظيم والمقلد لارسطو . فقد كتب شروحاً على والمقولات ، و و العبارة ، و و التحليلات الأولى والثانية ، و و المغالطة ، أو و السوفسطيقا ، ثم و الخطابة ، و و الشعر ، كما شرح والمدخل، أو و الإيساغوجي ، في المنطق لفرفوريوس، وكذلك و الأخلاق إلى نيقوماخس، ، و والطبيعيات ، ، و و السماء والعالم ، ، و والآثار العلوية ، لأرسطو . وقد صنف شرحاً على ما بعد الطبيعة ، كانت له ، علاوة على أهميته كعرض لحل الفاراني شخصياً لمسائل ما بعد الطبيعة ومسائل الوجود ، علاقة مباشرة بفهم ابن سينا للميتافيزيقا الأرسطوطاليسية .

وكانت لآثار الفاراني في المنطق خاصة أهمية كبرى ، إذ عبتر عن المنطق الأرسطوطاليسي فيها باصطلاحات فنية عربية دقيقة موفقة للغاية ؛ بحيث أصبحت منذ ذلك الحين ميراثاً لجميع فروع العلوم الإسلامية تقريباً (١٠٠).

والفاراي ، على الرغم من أمانته الفائقة للبرهان الأرسطوطاليسي ، الذي يعده مفتاحاً لجميع أنواع البحث العلمي ، ومن أنه اقتفى أثر والحكيم ، بدقة في مسألة علم النفس ، لم يكن بحال من الأحوال أرسطوطاليسياً مرفاً . لقد عمل على توحيد أرسطو وأفلاطون ، إذ كان يعتقد كأغلب الحكماء المسلمين ، أن الحكمة التي بينها هذان الرجلان قد جاءت في النهاية من الوحي الإلمي ، ولذا ، لا يمكن أن تكون متناقضة كلياً . وكتب عدة كتب لهذه الغاية ، أشهرها كتاب و الجمع بين رأي الحكيمين أفلاطون الإلمي وأرسطوه ، حاول فيه أن يوفق بين رأي الحكيمين أفلاطون الإلمي وأرسطوه ، حاول فيه أن يوفق

بين وُجهي نظر هذين الأستاذين القديمين ؛ كما حاول ذلك من قبله (١٦٠ الأفلاطونيون المحدثون وأولئك الذين أطلق عليهم برقلس اسم وسلسلة الفلاسفة الذهبية».

وكان الفاراي فيلسوفاً سياسياً أيضاً ، بل ، يجب أن يعد في المحقيقة مؤسس الفلسفة السياسية في الإسلام (١٧) . وكان في هذا الباب غالباً ما يتبع مبادىء أفلاطون الذي كان يلقبه بإمام الفلاسفة ، والذي وصلت فلسفته السياسية إليه عن طريق شرح مجهول له والجمهورية، و « النواميس ، (١٨) . لقد حاول الفاراي أن يجمع بين شخصية الملك الفيلسوف الأفلاطونية وشخصية النبي الشارع في الأديان الإبراهيمية ، ووصف المدينة الفاضلة التي تهيمن فيها شريعة سماوية واحدة على العالم كله . وفلسفته السياسية التي تنطوي عليها كتب واحدة على العالم كله . وفلسفته السياسية التي تنطوي عليها كتب السعادة ، وكتاب «تحصيل واحدة ، وكتاب «السياسة المدنية ، مي أعظم المؤلفات في هما السعادة ، وكتاب «السياسة المدنية ، مي أعظم المؤلفات في هما الباب في الإسلام . ولقد كان لها أثر بالغ على ابن رشد ، الذي كان الباب في الإسلام . ولقد كان لها الفاراي من حبث الروح منه إلى ابن سينا الذي كان أقرب من حيث الزمان .

واختلف الفاراي أيضاً عن أرسطو في أنه كان ولوعاً بالموسيقى؛ فقد كان له عطف عميق على وُجهة نظر الفيثاغوريين ، بينما كانت مقدرة أرسطو الموسيقية ضئيلة على كل حال . ولقد ألف المعلم الثاني رسالات في كل فروع المراحل الثلاثية والمراحل الرباعية من منهاج التربية الفيثاغورية ؛ إلا أنه حاز شهرة خاصة في الموسيقية بالمدرجة الأولى ، حتى تواترت القصص عن عبقريته الموسيقية الفلة ؛ فقد كان عازفاً بارعاً إلى جانب كونه نجيراً من الناحية النظرية . والواقع أنه ترك لنا ما يمكن اعتباره أهم الكتب في موسيقى النطوية . والواقع أنه ترك لنا ما يمكن اعتباره أهم الكتب في موسيقى المعصور الوسطى ، أعني ه كتاب الموسيقى الكبير ، (٢٠٠ الذي كان له نفوذ كبير في الشرق والغرب ، وكان مرجعاً موثوقاً به على مدى العصور اللاحقة . وسرعان ما انتشرت تلاحين الفارايي في

الشرق وخاصة بين بعض الطرق الصوفية ، وما زالت تستساغ للدى بعض الطرق المواظبة على السماع حتى يومنا هذا .

هذه العلاقة بالتصوف (١٦) ليست مجرد اتفاق ؛ فالفاراي على الرغم من نبوغه في المنطق والفلسفة السياسية ، قد عاش حياة رجل صوفي بروح متصوف ؛ حتى إن بعض الإصطلاحات الصوفية لتشيع في كل مكان بين تآليفه (١٢١) . لقد از درى الحياة الدنيوية المقرطة ، وكان له شغف خاص بالطبيعة العذراء وببساطة الحياة التي تستحوذ على من بعيش بين أحضانها ؛ حتى إنه كان يعقد دروسه ومساجلاته في الحقول المجاورة لنهر خارج المدينة المزدحمة . وكان غالباً ما يرتدي زي آسيا الوسطى مع قلنسوة كبيرة من الفراء ، عالم مستنكفاً الإذعان لتقاليد البلاط الخاصة بالملابس أثناء وجوده فيه . ومع ذلك ، فقد كان يظهر في بعض الأوقات في زي يبز به جميع ومع ذلك ، فقد كان يظهر في بعض الأوقات في زي يبز به جميع الناس ، وربما قصد من ذلك تحيير نقاده لدى البلاط (٢٣) .

وأكثر ما يظهر اهتمام الفاراي الخاص بالتصوف في كتابه الشهير و فصوص الحكم و (٢٤) ؛ أعظم مؤلفاته ذات الأثر المستمر في الشرق والذي درس وقرىء في المدارس ولا يزال حتى يومنا هذا. وعلى الرغم من أن صحة نسبة هذا الكتاب الى الفارائي أصبحت موضع شك في الآونة الآخيرة (٢٥) ، فالأدلة المسوقة لا تبدو كافية ، ويبدو من المرجح جداً أن الكتاب للفارائي ، أو على الأوقل يمت إلى مدرسته . فالكتاب في ظاهره شرح لآراء المشائين الميتافيزيقية . أما في مدلوله الرمزي ، فإنه بحتوي على حلقة كاملة من العرفان ؛ أما في مدلوله الرمزي ، فإنه بحتوي على حلقة كاملة من العرفان ؛ وعلى هذا الوجه يتدارس في إيران الحديثة (٢١) . لقد كتبت شروح عليدة على هذا الكتاب عبر القرون ، أشهرها شرح اسماعيل الحسيني عليدة على هذا الكتاب عبر القرون ، أشهرها شرح اسماعيل الحسيني الفارائي ؛ وفي ذلك دلالة على مقدار ما كان له من الأهمية البالغة بالنسبة الى العالم الإسلامي عامة (٢٧) .

وهكذا ، فكما نرى أن المعلم الثاني قد اشتهر بشروحه على كتب أرسطو وروَّوج لها ، وبصياغة المنطق بمجموعه في قالب اللغة العربية الجديد؛ نرى أنه أيضاً ، كان فيلسوفاً سياسياً محتذياً مثال أفلاطون ، وكان عالماً ، ورياضياً وموسيقياً موهوباً بوجه خاص ، وأخيراً مؤلفاً لكتاب عرف عند الخلف كخلاصة لمبادىء والعرفان ، وعلى هذا ، فقد كان ممثلاً ثانياً رفيع القدر لمدرسة الفلاسفة العلماء بل ، يجب أن يعتبر أعظم من الكندي كسلف لابن سينا ، الذي حظيت فيه المدرسة بأعظم ممثليها شهرة .

وممن تجدر الإشارة المخاصة إليه كسلف لابن سينا ، معاصر الكندي ، محمد زكريا الرازي ، المتوفى بين ٢١١ (٩٢٣) ٣٢٠ (٩٣٢) المعروف في اللاتينية باسم « Rhazes » ، الذي اشتهر في الغرب شهرته في العالم الإسلامي (٢٨١). وعلى الرغم من أن الرازي يعتبر نفسه فيلسوفا من رعيل كبار والعارفين ؛ القدامي ، ومن أنه بسط فلسفة كونية خاصة قائمة على خمسة مبادىء أزليسة ومرتبطة بِ الطيماوس ، في تفسيرها الإسكندراني المتأخر ، فقد كان في نظر معاصريه كما كان في نظر الأجيال اللاحقة طبيباً كفؤا أكثر منه فيلسوفاً . لقد تعرضت آراؤه الفلسفية والدينية ، التي كانت تحمل أثر الأفلاطونية والغنوصيّة من ناحية والمانوية من ناحية آخرى ، للنقد القاسي على يد رجال كالفاراني والبيروني (٢٩١) في ما بعد . ولم يبق من كتبه التي تتناول هذه المواضيع إلا القليل . أما منهاجه التجريبي في الطب ، كما يتبين من تحفته الطبية كتاب ؛ الحاوي ؛ ، وفي الكيمياء ، كما يتبين من و سر الأسرار ۽ (٣٠٠) ، فقد لعب دورآ مهماً في باب العلوم الطبيعية في عصره وترك طابعه الخاص على نواح معينة من كتب ابن سينا ، وخاصة تلك التي تتعلق بالطب والعلوم الطبيعية .

جرت العادة في التواريخ العامة للفلسفة الإسلامية ، أن ينتقسل الكاتب من الفارابي إلى ابن سينا مباشرة ، باعتباره الشخصية الثانية ذات الشأن في تطور هذه المدرسة ؛ على أن هناك بين الإثنين فلاسفة وعلماء ترجع أهميتهم إلى أنهم مهدوا الطريق أمام ابن سينا . والإشارة هنا لا تقتصر على الشخصيات العلمية المهمة ، أمثال أبي الوفا وأبي سهل الكوهي وابن يونس وعبد الجليل السجزي والبيروني وإخوان الصفا (٣١) ، والعلماء الموسوعيين أمثال الخوارزمي مصنف ومفاتيح العلوم و وابن النديم مؤلف والفهرست و (٢٢) ، فهناك أيضاً عدة فلاسفة ومناطقة من ذوي الشأن نذكر منهم : أبا البركات البغدادي (٣٢) وابن مسكويه معاصر ابن سينا الذي فالت كتاباته الأخلاقية شهرة واسعة وأبا سليمان السجستاني وتلميله أبا حيّان التوحيدي ثم أبا الحسن العامري .

لقد بقى السجستاني والعامري من هذه الجماعة مجهولين بالنسبة الى العالم الغربي ، على الرغم من أثرهما الكبير في زمانهما وفي أوساط من تلاهما من المتأخرين في الفلسفة الإسلامية . فأما السجستاني ، الذي امتدت حياته طيلة معظم القرن الرابع الهجري ــ (العاشر الميلادي)، أي ، من حوالي ٣١٠ (٩٢٢) إلى ٣٩٠ (٩٩٩) ، فقد كان تلميذآ لمتنى بن يونس وبحيى بن عدي ، تم صار الفيلسوف المقدم في بغداد في الفترة الممتدة من الفاراني إلى ابن سينا . وكان منزله ملتقى رجال العلم جميعاً . وقد عقدت فيه المناظرات العديدة التي ، دُونها أهم تلامدته ، أبو حيان التوحيدي في كتابه (المقابسات) . والواقع أن كتب التوحيدي الإخبارية كروالإمتاع والمؤانسة ي ، مفعمة بأقوال أستاذه وآرائه . وقد اشتهر السجستاني أصلاً كمنطقي وكمؤلف تاريخ شهير للفلسفة يسمى وصوان الحكمة ، (٣٤) ، الذي لم تبق منه إلا نبذ ؛ وإن كان قد أكملَه أبو الحسن البيهقي في كتابه وتتمة صوان الحكمة ۽ (٣٥٠) . وأفضل الطرق للوصول إلى تأثيره وآراثه في مختلف المواضيع الفلسفية هو استنباطها من خلال دراسة كتب التوحيدي ، التي تُبين إلى جانب ذلك مدى تسلُّط السجستاني على الحياة العقلية في بغداد أثناء الفترة السابقة لابن سينا . وأما أبو الحسن العامري ، المتوفى سنة ٣٨١ (٩٩٢) الذي عاصر السجستاني والتقى به أثناء رحلة قام بها إلى بغداد ، والذي يمكن اعتباره لعدة وجوه أهم الفلاسفة اللين جاؤا بين الفاراي وابن سينا ، فقد ولد في نيشابور ودرس على أبي زيد البلخي ، وقابل عدداً من علماء زمانه في ما بعد . كما دخل في مجادلات مع فلاسفة بغداد ، وهي مدينة كان يكرهها وسرعان ما غادرها وقفل عائداً إلى وطنه خراسان (٣٦) . لقد حاول العامري أن بوفق بين الدين والفلسفة ، وكتب كتاباً في الدفاع عن الإسلام وسموه على الأديان والمذاهب السياسية الأخرى دعاه باسم والإعلام بمناقب الإسلام و (٣٧٠) . وكان ميالاً إلى فلسفة الساسانيين السياسية متأثراً بها لدرجة لا تقل عن تأثره بالمصادر اليونائية ، كما يمكن أن نجد في مؤلفاته إحدى الأقنية التي تسربت من خلالها الأفكار الفارسية الخاصة بالحكومة والمجتمع إلى عيط النظر الإسلامي .

لقد وصلنا كثير من كتب العامري ، أهمها الرسالة الأخلاقية والسعادة والإسعاد ، وتأريخه المهم الفلسفة والأمد على الأبد ، وهو تاريخ مهم ألم به الحكماء المتأخرون وخاصة ملاً صدرا الذي يقتبس منه مراراً في كتابه والأسفار ، والظاهر أن ملا صدرا قد اقتبس عقيدته في اتحاد العقل والعاقل والمعقول ، التي رفضها ابن سينا رفضاً باتاً ، عن العامري ، أول الفلاسفة المعروفين في العالم الإسلامي بشرحها أي أصيبحة ، سلسلة من الرسائل المتبادلة بين العامري وابن سينا . ولكن هذا بعيد الإحتمال جداً ، إذ كان ابن سينا الصغير عند وفاة العامري لا يزال في الحادية عشرة من العمر فقط . وعليه ، فالأحرى العامري لا يزال في الحادية عشرة من العمر فقط . وعليه ، فالأحرى وإعداده التلاميد (الذين اشتهر بعضهم كابن مسكويه) لبلوغ مدرسة وإعداده التلاميد (الذين اشتهر بعضهم كابن مسكويه) لبلوغ مدرسة الفلاسفة العلماء أعلى شأوها ، الذي تحقق بطلوع ابن سينا عليها .

### سيرة إن سينا

وُلد ابن سينا، المعروف في العالم الغربي بـ Avicenna والملقّب بـ و أمير الاطباء، سنة ٧٧٠ (٩٨٠) في بـخارَى (٣٨٠). وقد أظهر هذا الحكيم ، الذي قُدر له أن يبذُّ جميع أقرانه في العلوم والفنون الإسلامية والذي أسندت إليه ألقاب فخمة كالشيخ الرئيس وحجة الحق التي ما زال يعرف بها في الشرق، ملكة خارقة على التحصيل منذ نعومة أظفاره. وقد حالفه الحظ ايضاً إذ اهتم والده الإسماعيلي المدهب اهتماماً عظيماً بتعليمه؛ كما كان منزل والده ملتقى للعلماء من كل حدب وصوب. فختم ابن سينا القرآن الكريم واستوعب النحو في سن العاشرة ، ثم عمد إلى دراسة المنطق والرياضيات التي أخذها عن أبي عبد الله الناتلي . وما أن أتقن هذه المواد حتى عمد إلى دراسة الطبيعيات وما بعد الطبيعة والطب على أبي سهل المسيحي . ولما بلغ السادسة عشرة ، كان قد تضلع من علوم زمانه جميعاً ، ما عدا ما بعد الطبيعة الي كان ينطوي عليها كتاب والميتافيزيقا ۽ لأرسطو ؛ اللمي قرأه من أوله الى آخره عدة مرات حتى حفظه عن ظهر قلب، دون أن يستطيع فهمه . ولكن هذه العقبة ذاتها زالت عندما اكتشف شرح الفاراتي لهذا الكتاب بطريق الصدفة ، فحل له كل ما استغلق عليه. ومنذ ذلك الحين ، لم يعد ابن سينا في حاجة إلى توسيع إطار دراساته و عَرْضاً ه؛ وإنماء كان عليه أن يزيد فهمه وعُمقاء، بالنسبة الى ما تعلمه حى سن الثامنة عشرة. والواقع انه ذكر في أخريات أيامه لتلميذه المقرب الجرجاني انه في مدى السنوات اللاحقة لم يحصل أكثر مما

تعلمه و هو فتى في الثامنة عشرة .

وكانت براعة ابن سينا في الطب قد قربته من السلطان ، وفتحت له أبواب مكتبة القصر ، كما حظي بمقام محمود لدى البلاط . ولكن ضغط القلاقل السياسية في آسيا الوسطى ، كنتيجة لترايد سلطة محمود الغزنوي ، جعل الحياة صعبة قلقة في وطنه الأصلى ، مما اضط ابن سينا الى أن يهجر بخارى إلى جرجانية ، ثم إلى مغادرة تلك المنطقة بأسرها إلى جرجان . وفي سنة ٤٠٣ (١٠١٢) في مغامرة هلك فيها بأسرها إلى جرجان . وفي سنة ٤٠٣ (١٠١٢) في مغامرة هلك فيها جمع من الرفاق ، عبر ابن سينا الصحراء إلى خراسان . هذا ، وتشبر معظم المراجع الإسلامية المعروفة إلى أنه زار الشاعر الصوفي الشهير معظم المراجع الإسلامية المعروفة إلى أنه زار الشاعر الصوفي الشهير أبا سعيد أبا الخير قبل أن يصل إلى جرجان ؛ حيث نمني أن يلتقي بنصير الفنون والآداب ، قابوس بن وشميجير . ولكنه علم فور وصوله أن نصيره المنشود قد توفي .

ومن جراء هذه الصدمة انقطع إلى احدى القرى لبضع سنوات ، ثم خادرها إلى الري بين ٤٠٥ (١٠١٥) ، وكانت فارس آنذاك تحت حكم البويهيين ، اللين كان عدد منهم يحكم ولايات مختلفة من البلاد ، وقضى ابن سينا مدة في بلاط فخر الدولة بالري ، ثم غادرها إلى همدان ليقابل شخصاً آخر من بني بويه ، هو شمس الدولة ، وكانت مقابلة موفقة ؛ فعلى إثر وصوله إلى هده المدينة ، طلب إليه أن يعالج السلطان الذي كان قد أصيب بمرض وشفي شمس الدولة ، فأصبح ابن سينا من المقربين لدى البلاط ؛ وشفي شمس الدولة ، فأصبح ابن حينا من المقربين لدى البلاط ؛ علم سنوات حتى وفاة السلطان . حيناك ، تنكرت لمه السعادة عدة سنوات حتى وفاة السلطان . حيناك ، تنكرت لمه السعادة السياسية فألقي في السجن ، لرفضه الاستمرار في الوزارة ، ولم يتمكن من الفرار إلا باستغلال فرصة حصار ضرب حول هميان ، والتخفي بعد ذلك في زي درويش .

وما أن حرر ابن سينا نفسه من ارتباطاته في همدان ، حتى رحل إلى أصفهان ، التي تمنى لعدة سنوات أن يزورها باعتبارهـــا

مركزاً علمياً مهماً . وهناك ، كان محل رعاية علاء الدولة ؛ وتمتع بفترة طويلة من الاطمئنان دامت خمس عشرة سنة . فكتب عدة كتب مهمة أثناء تلك المدة ، كما بدأ بدراسة علم النجوم ، وبإنشاء مرصد . ومهما يكن من أمر ، فحتى هذه الفترة الهادئة من حياته المضطربة قد قوطعت بغارة على أصفهان، قام بها مسعود ابن محمود الغزنوي الذي كان قد اضطر ابن سينا إلى ترك بسقط رأسه في شبابه ، أدت إلى ضياع عدد من كتب هذا الحكيم . ويلغ من انزعاجه من هذه الأحوال ، ولمعاناته للقولنج ، أن عاد مرة أخرى إلى همدان ، حيث توفي في سنة ٢٨٤ (١٠٣٧) ، وحيث

يوجد قبره اليوم .

هكذا انتهت حياة شهدت الكثير من التقلبات السياسية ، وكانت في حد ّ ذاتها هدفاً لكثير من الصعوبات. لقد مني ابن سينا بالكثير من السعود والنحوس في حياته وتمتع بكثير من الآيام الرّخية والعصيبة على حد السواء . كان يعمل في الغالب كطبيب لعسدد من الأمراء ، فعاش حياة اجتماعية نشيطة للغاية . وفي بعض الأحيان كان يقبل أن يضطلع بمسؤولية الدولة ، إلا أنه كان يحيا في الوقت نفسه حياة عقلية عميقة ؛ كما يتبين من عدد كتبه وطبيعتها ونوع تلامذته . لقد كان رجلاً يتمتع بقوة جسدية عظيمة ؛ فكان يقضي الليالي الطوال في الاحتفالات المبهجة ، ثم يتحول عنها إلى تحرير رسائل عن بعض مسائل الفلسفة والعلوم . وكانت قدرته على حصر الذهن خارقة أيضاً ، فكان يملي بعض رسائله على أحد الكتبة وهو معتل صهوة الجواد في طريقه إلى احدى المعارك مع السلطان . والحقيقة ، أنه لا يبدو أي أثر للازعاجات الخارجية على إنتاجه العقلي . فهذا الرَّجل ، الذي كان منغمساً في الحياة العادية في كلا السياسة والبلاط ، كان قادراً أيضاً على أن يضع أساساً لفلسفة مدرسية للقرون الوسطى، وأن يوحد الأصول البقراطية وآلجالينوسية في الطب، وأن يؤثر في العلوم والفنون الإسلامية بصورة لم تتح لشخصية أخرى من قبله أومن بعـده .

### مؤلفات إن سينا

تدور مؤلفات ابن سينا ، التي بقي منها مثتان وخمسون مؤلفآ تقريباً ، هذا إذا أخذنا رسائله القصيرة ومكاتباته بعين الاعتبار، على جميع المواضيع المعروفة في العصور الوسطى تقريباً (٣٩). وأغلب هذه التآليف بالعربية ، وإن كان بعضها بالفارسية ، مثل دانشنامة علائي ، أي كتاب العلوم المُهدى إلى علاء الدولة ، والذي يعتبر أول مؤلف فلسفي كتب بالفارسية (٤٠٠) . أما أسلوب ابس سينا في العربية ، فقد كان في آثاره المبكرة ، صعباً تعوزه السلاسة إلى حد ما . ولما أقام في أصفهان بدأ بدراسة الأدب العربي فوراً ، رداً على نقد بعض الأدباء . فهذب أسلوبه وأتقنه . وتشهد الكتب الى أُلَّفَت في الفترة الآخيرة من حياته وخاصة والإشارات والتنبيهات، على ذلك التطور . وتشتمل كتب ابن سينا الفلسفية ، على دُرُّتــه المشائية النادرة ، والشقاء » (أو Sufficientia باللاتينية) الذي يُعتبر أطول موسوعة علمية كتبها إنسان بمفرده (٤١١) ، وكتاب « النَّجاة» وهو خلاصة « الشَّفاء»، و يعيون الحكمة »، ودرَّته الأخيرة ولعلها العظمي «الإشارات والتنبيهات». كما كتب علاوة على هذا عدداً كبيراً من الرسائل في المنطق وعلم النفس وعلم الكون والإلهيات (٤٢). وثمة أيضاً آثاره والباطنية؛ الأهم (٤٣) ، التي تعتبر مظهراً لفلسفته المشرقية ، ومنها : رسالته في والعشق» ، رواية وحيَّ بن يقظان ۽ ، رسالة والطّير ۽ ، وسلامانُ وأبَّسال ۽ ، القصول الثلاثة الأخيرة من والاشارات؛ وثم منطق المشرقيتين، وهو

جزء من كتاب أكبر مفقود الآن .

وأما في العلوم ، فقد كتب ابن سينا عددا من الرسائل الصغيرة عن مسائل معينة في الطبيعيات وعلم الجو وما إلى ذلك . كما أن هناك أقساماً في الكتب الجامعة ، وخاصة في والشفاء ، وحيث يوجد أكمل عرض لآرائه في الحيوان والنبات والجيولوجيا وعلم النفس ، الذي يعتبر في الفلسفة المشائية — على العكس من وجهة نظر المدارس المتأخرة شيمة الإشراقيين — فرعاً من الطبيعيات أو الفلسفة الطبيعية . وفي ما يختص بالطب ، فقد وضع ابن سينا والقانون ، وهو الكتاب الشهير الذي قد يكون أبقى الكتب أثراً في تاريخ العلب ولا يزال يدرس في الشرق حتى اليوم (٤٤٥) ؛ و والأرجوزة ، في الطب ، الجامعة لأصول الطب الإسلامي في أبيات مقفاة سهلة الحفظ ، وعدداً كبيراً من الرسائل بالعربية والفارسية على السواء ، تدور على أمراض وأدوية مختلفة .

وعلاوة على الكتب الفلسفية والعلمية ، فقد نظم ابن سينا عدة قصائد بالعربية والفارسية ، منها قصيدته العينية (6) التي تعتبر بحق أشهر قصائده . أضف إلى ذلك كله ، عدة كتب دينية ، لا تقتصر على رسالات في مواضيع دينية فحسب ، كفحوى القدر والاختيار ، بل ثتناول تفسير القرآن أيضاً ؛ فقد فسر عدة سور منه . وتتجلى أهمية هذا النوع الأخير، بصفة خاصة ، في أن ابن سينا حاول في هذه التفاسير بادىء ذي بدء التوفيق بين العقل والدين ، على خطوط رسمها الكندي والفاراني وإخوان الصفاء ، ثم استمرت بعده على يد السهروردي ، وآتت تمازها أخيراً على يد الميرداماد ومكلاً صدرا. وهذه التآليف تضيف أبعاداً إلى المجموعة المتعددة الوجوه من إنتاج ابن سينا العلمي ، وتؤكد خصب سلسلة من الكتب تراوح بين العلوم المبنية على المشاهدة وحتى التجربة ، فعلم الوجود، وبين الرياضيات المبنية على المشاهدة وحتى التجربة ، فعلم الوجود، وبين الرياضيات والعرفان والإلهيات ، وبين المنطق وتفسير القرآن الكريم .

#### فلف ندالوجسود

تدور الإلهيات عند ابن سينا أساساً على فلسفة الوجود. فدراسة الوجود وكل التمييزات التي تخصه تحتل المركز الرئيسي في تفكيره الميتافيزيقي (٢١). إن حقيقة الشيء تتوقف على وجوده، ومعرفة الشيء، تقتصر في النهاية على معرفة مرتبته في سلسلة الوجود الكلية التي تعين جميع خصائصه وصفاته. إن كل شيء في العالم – بحكم كونه موجوداً فحسب – ملقى في خضم الوجود، ومع ذلك فالله، او الوجود المحض الذي هو اصل الاشياء جميعاً وخالقها، ليس الحلقة الأولى في سلسلة متصلة، فلم تكن له اذاً صفة الاستمرار ليس الحلقة الأولى في سلسلة متصلة، فلم تكن له اذاً صفة الاستمرار والميولاني، أو الأفقى، بالنسبة إلى الكاثنات في هذا العالم (٢١). كا يتصور في الأديان الإبراهيمية. إنه الله، المناه، لا كما يتصور، الذين سينا المسلم، فحسب، بل الفلاسفة اليهود والمسيحيون، الذين ابن سينا المسلم، فحسب، بل الفلاسفة اليهود والمسيحيون، الذين اشركوا في تصور عام للإله الأسمى، والذين أعادوا، كابن اسبنا، صوغ مفاهيم الفلسفة اليونانية في مذهب وحداني.

وتعتمد دراسة ابن سينا للوجود ... بمعنى وجود مشرك بين كل الأشياء دون أن يكون جنساً عاماً لها ... على تمييزين أساسيين ، يبرزان في كل دراسته للوجود . وهذان التمييزان يتعلقان بماهية الشيء ووجوده من ناحية ، ووجوبه أو امكانه أو امتناعه من الناحية الأخرى (٤٨) . فعندما يفكر شخص بشيء ما ، يكون في استطاعته أن يميز بالحال في ذهنه بين جانبين مختلفين لهذا الشيء : احدهما

ذاته أو ماهيته ، وهي كل ما يمكن أن يقال في الجواب عن سؤال : ما هو ؟ . والآخر وجوده . فعندما يفكر إنسان في الحصان مثلا ، يمكنه أن يميز في ذهنه بين صورة الحصان أو ماهيته التي تتضمن الهيئة والصورة واللون وكل شيء آخر يحتوي على ماهية الحصان ، ووجود ذلك الحصان في العالم العارجي . فالماهية في الذهن مستقلة عن الوجود ، يمعني أن الإنسان يستطيع أن يفكر في ماهية شيء ما دون الإلتفات إلى ما إذا كان موجوداً أو غير موجود . أما في العالم العارجي ، فإن ماهية الشيء ووجوده هما عين الشيء ، وليسا جزءين لكل منهما حقيقة خارجية مستقلة ، يحصل عن اجتماعهما في الخرين لكل منهما حقيقة خارجية مستقلة ، يحصل عن اجتماعهما فإن ذلك يحدث في الذهن فقط ، في التحليل الذي يقوم به العقل فإن ذلك يحدث في الذهن فقط ، في التحليل الذي يقوم به العقل فإن ذلك يحدث بتميز هذان العنصران ، ويدرك الإنسان أن لكل شيء في الكون ماهية يضاف إليها الوجود .

وبعد أن يقرر ابن سينا هذا التمييز الأساسي ، يؤكد أنه على الرغم من أن وجود الشيء يضاف إلى ماهيته ، فإن الوجود هو اللذي يعطي كل ذات أو ماهية حقيقتها الواقعة ، وعليه ، فهو أصيل . وماهية الشيء ليست في الحقيقة أكثر من تحديده الوجودي الذي ينتزعه الذهن . على هذه المقدمة الأساسية ، رد السهروردي والميرداماد في القرون اللاحقة ، ذاهبين على العكس إلى أن الاصالة للماهية لا للوجود . وفي الدفاع عن وجهة نظر ابن سينا ، تبنّى مكلاً صدرا على بعد سبعة قرون ، تقدم الوجود على الماهية ، منضيفاً علاوة على ذلك أن وجود أي شيء ليس شكلاً وجودياً منفصلاً بالكلية ، فكل وجود درجة من نور الوجود المحض وأن هناك وحدة وجود متعالية مختفية خلف ستار كثرة الماهيات والأشكال الخاصة للوجود . ويرتبط مباشرة بهذا التمييز الأساسي بين الماهية والوجود ، تقسيم ابن سينا للوجود إلى ممنع وممكن وواجب . وهذا التقسيم الذي حظى بقبول الفلاسفة المسلمين المتأخرين والمدرسيين الملاتين ،

لا يظهر على هذا الشكل عند أرسطو . فهو من ابتكار ابن سينا . والحقيقة ، أن ابن سينا يبني فلسفته كلياً على التفرقة بين هذه الأقسام الثلاثة والعلاقة بين كل من الماهية والوجود بالنسبة إلى كل منها . فإذا تأمل المرء ماهيّة شيء في ذهنه ، وتحقق من أنها لا يمكن بحال من الأحوال أن تقبل الوجود ، بمعنى استحالة وجودها ، فإن هذا الشيء ممتنع ولا يمكن أن يوجد ؛ كما هي الحال في تصور شريك الباري ؛ فإن وجوده الميتافيزيقي محال ويؤدي إلى التناقض . فإذا تكافأت في ماهية الشيء حال الوجود وحال العدم ، أي أمكن أن يوجد وأن لا يوجد دون أن ينجم عن ذلك تناقض أو محال في أي من الحالتين ، فهذا الشيء ممكن الوجود ، شيمة سائر المخلوقات في العالم ؛ فماهيّاتها تحتمل إما الوجود وإما العدم . وأخبراً ، إذا كانت الماهية لا تنفك عن الوجود ، وعدم وجودها يستلزم الإستحالة أو التناقض ، فإنه واجب . وفي مثل هذه الحالة تكون ماهيته عين وجوده . وهذا الوجود هو الوجود الواجب ، أي الله ، الذي لا يمكن إلا أن يكون موجوداً ، ما دامت ماهيته ووجوده شيئاً واحداً . فوجوده ماهيته ، وماهيته وجوده (119 . هو وحده الذي يتصف بالوجود بذاته ؛ وهو القائم بذاته ؛ وكل ما عداه من الموجودات ، وجوده بمثابة عرض مضاف إلى ماهيته ، لذا كانت موجودات جائزة (۵۰۰ . إن وجود العالم بأسره ليست له منزلة أعلى من منزلة الجواز ، وهو في كل لحظة من وجوده عالة على الوجود الواجب ، الذي يحفظ كل الأشياء في حالة الوجود بإفاضته المستمرة لنور وجوده عليها .

ولهذا ، فالعالم وكل ما فيه موجودات ممكنة متوقفة ميتافيزيقياً على الوجود الواجب . أضف إلى ذلك أن الموجودات المكنة في حد ذاتها نوعان : (١) ممكنة ، تكتسب صفة الوجوب من واجب الوجود . (٢) ممكنة صرف لا تعلق لها بأي نوع من الوجوب . يتكون القسم الاول من الجواهر العقلية البسيطة المجردة أو الملائكة؛ وهي

تمثل المعلولات الخالدة ، نقد ؛ بمعنى أنه بمنحها صفة الوجوب . ويشتمل الثاني على مخلوقات عالم الكون والفساد التي تحمل عوامل الفناء في ذاتها ، فولادتها اذاً نذير بموتها .

وفضلاً عن هذا التقسيم للموجودات المكنة ، إلى أبدية وحادثة أو خالدة وفانية ، فإن ابن سينا يقسم الكاثنات أيضاً على أساس كونها جوهراً أو عرضاً ، مطبقاً في ذلك المقولات الأرسطوطاليسية ، كما هذبها فرفوريوس ، على ماهية الأشياء الموجودة . فالماهيات بحسب هذا التمييز ، إما اعراض وإما جواهر . وذلك تبعاً لما إذا كانت متوقفة على شيء آخر كتوقف اللون على الحائط ، أو مستقلة كمادة الحائط نفسه . أما مقولة الجوهر ، فتقسم إلى ثلاثة أقسام كما

١ - العقبل: وهو مفارق بالكلية للمادة والقوة .

٢ - النفس: وهي على الرغم من مفارقتها للمادة ، فإنها
 تعتاج إلى جسم تفعل فيه .

٣ -- الجسم: وهو الذي يقبل خاصية الإنقسام وله طول وعمق وعرض .

وعلى هذا ، فعناصر الوجود من حيث كونها عارضة وجائزة في مجموعها ، تنقسم إلى ثلاثة جواهر تشمل مراتب الوجود المختلفة ، وتؤلف الاجزاء التي يتركب منها العالم ، وعن طريقها يحصل العلم بالنظام الكوني (٥١).

# الفلسفة الكونت وعسلم الملاكر

يتطرق ابن سينا ، بوعي كامل للفرق الوجودي الأساسي بين الكون والله، إلى دراسة الكون وعلم التكوين، بغية تبيان كيفية صدور الكثرة عن الواحد ؛ وهو في الوقت نفسه منزه عنها جميعاً . ولما كان الغرض الميتافيزيقي الأساسي لابن سينا ، هو إثبات طبيعة الكون الممكنة ، فغرضه من علم الكون وتكوين العالم هو أن يحدد الاتصال القائم بين المبدأ الأول ومظاهره .

وعملية الخلق أو التجلي ترتبط مباشرة بعمل الملك وأهميته . فالملك هو الأداة التي تنجز بواسطتها هذه العملية . فعلم الكون عند ابن سينا مرتبط ارتباطاً مباشراً بعلم الملائكة . والملك يؤدي وظيفة خلاصية في كل من علم التكوين وعملية تحقيق الذات الروحي وتحصيل المعرفة (٥٢٠) . وبناء على نهج أفلوطين في الفيض المتوالي لدرجات الملكوت، بعد أن يؤولها على ضوء الإمكانية والجواز، يعمد ابن سينا الى وصف عملية صدور الكون، مستفيداً من المبدأ القائل إن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد، ومن القول بأن الخلق بحدث عن طريق التعقل (٥٣٠) .

قعملية الخلق أو افاضة الوجود وعملية التعقل شيء واحد . فبواسطة تعقيل مراتب الحقيقة العليا ، تبرز المراتب الدنيا إلى حيز الوجود (١٥٤) . وبناء على المبدأ السابق ، صدر عن الواحد الواجب الوجود الذي هو مبدأ كل الموجودات موجود واحد ، يطلق

عليه ابن سينا اسم العقل الأول ، الذي يعتبره بمثابة أشرف الملائكة . وهنا يتعقل هذا ألعقل المجرّد الواجبَ بما هو واجب ، ثم ماهيسته هو بما هو واجب بالموجود الواجب ، فماهيته بما هو موجود ممكن بذاته . وهكذا ، فإن له ثلاثة أبعاد من حيث المعرفة ، ينشأ عنها العقل الثاني فنفس الفلك الأولفجرم الفلك الأول على التوالي . تم إن هذا العقل الثاني المنبثق على هذا الوجه يتعقل كذلك العقل الأول ؟ فينشأ العقل الثالث ونفس الفلك الثاني وجرمه . وهكذا دواليك ، حتى ينشأ العقل العاشر والفلك التاسع الذي هو فلك القمر (٥٥) . وهنا ، حيث لا يبقى في لاجوهر لا آلكون ، صفاء يكفى لقيام فلك آخر ، يتولد عالم الكون والفساد من بقايا ؛ الأمكانيات الكونية ؛ . ويقوم العقل العاشر ، في عالم ما تحت القمر ، عالم التحول الذي يحيط بالحياة الأرضية للإنسان ، بعدة وظائف أساسية . فهو لا يمنح هذا العالم وجوده فحسب ، بل يُولُّد باستمرار الصور التي باتحادها مع المادة توجد مخلوقات هذه المنطقة من الكون أيضاً . فعندما يتكون مخلوق ، يقيض العقل العاشر الصورة اللازمة لأمكان وجوده، وعندما يلوي ويموت يسترد الصورة منه . ولهذا السبب يطلق ابن سينا عليه اسم وواهب الصور» . فمثلا ، إذا تجملًا الماء وصار ثلجاً ، فإن صورة الماء تكون قد زالت ، قد استردُّها واهب الصور ؛ ثم دخلت صورة الثلجية الجديدة على هيولى ما كان ماء من قبل حتى تحيله إلى ثلبج.

ويقوم العقل العاشر أيضاً بوظيفة إشراقية بالنسبة إلى عقسل الإنسان . فالإنسان ينتزع الصور التي يجدها متحدة مع المادة في ذهنه ، وبواسطة الإشراق الملقى من العقل العاشر ، يصبح قادراً على أن يرفعها ثانية إلى مستوى كلي . وعلى هذا الوجه ، فالكليات موجودة في العقل والملكي ۽ ؛ ومن ثم تهبط إلى عالم المادة لتصبح صوراً مادية ؛ وتتشخص فقط لترتفع ثانية في ذهن الإنسان من خلال إشراق الملاك إلى مستوى الكلي . وعليه ، فالعقل العاشر ليس

آداة للخلق فحسب ، بل هو وسيلة إشراق أيضاً ، وكما سنشاهد في ما بعد ، وسيلة الوحي للأنبياء ، والى حد أدنى للأولياء والعرفاء . لهذا ، كان العلم الكُوني عند ابن سينا يرتبط أساساً بعلم الملائكة ويتبع مباشرة العالم الكوني الأفلوطيني ، الذي أوَّله بطبيعة الحال تأويلاً آخر . فقد كان ابن سينا يعي وعياً تاماً المفهوم الإسلامي للعلاقة بين الله والكون ، وقد سعى دائماً لإثبات الطبيعة الحائزة فحسب للخلق إزاء الخالق ، وبالتالي للبقاء وفياً لمبدأ أساسي من وجهة النظر الإسلامية . ويخطو ابن سينا في «الرسالة النيروزية» (١٠٠ خطوة أخرى نحو التوفيق بين علم الكون ووجهة النظر الإسلامية و والشرقية ؛ و إذ يصف تولُّد الحُلقات المختلفة في سلسلة الوجود بناء على الحروف الأبجدية العربية . فالكلمة والحروف التي تكوُّنها ، بالنسبة الى السَّاميّ ، أوضح وأبلغ رموز للمُثُلِّل والأعيانَ الثابتة الي ظهر عنها هذا العالم إلى حيثر الوجود . فعلوم الحروف وقيمتها الرمزية، بالنسبة الى كل من اليهود والمسلمسين ، ذوي الروحانيسة البدوية السامية ، ذات أهمية كبيرة ، إن في القبالة عند اليهود أو الجفر ي الإسلام (٧٥).

في هذه الرسالة التي اتبع ابن سينا فيها بعض المدارس والباطنية و الإسلامية و بعض فرق الإسماعيلية ، نراه يستخدم النظام الأبجدي (٥٨): فالألف = ١ ، رمز للخالق و والباء = ٢ ، للعقل الكلّي و والجيم الألف الكلّي و والباء = ٢ ، للطبيعة . إن هذه المحاولة لابراز المطابقة بين كائنات الفلسفة الكونية وحروف لغة التزيل ، التي تشبه إلى حد كبير آثار جابر بن حيان وإخوان الصفاء ، ذات مغزى مهم وخاصة عند ابن سينا ، إنها تدل على أن شيخ المشائيين كان ينشد حكمة مشرقية تباين الفلسفة اليونانية السائدة ، وعلى أنه لم يكن مجرد مقلد للفلاسفة القدامي. وهي تميط اللثام أيضاً عن مظهر من لم يكن مجرد مقلد للفلاسفة القدامي. وهي تميط اللثام أيضاً عن مظهر من مظاهر عبقرية ابن سينا المتعددة الجوانب ، والأقرب آصرة من والفلسفة المشرقية ، التي حاول شرحها في الفترات الأخيرة من حياته.

## العلوم الطبيعية والرياضية

كانت عظمة ابن سينا كعالم وطبيب تحكى عظمته كفيلسوف تقريبًا . والحقيقة ، أنه عُرُف أغلب ما عُرُف في الغرب ، كأستاذ في ميدان الطب . وزينت صورته كأمير للأطباء ، جلران كثير من الكاتدرائيات في أوروبا . وقد أكرمه دانتي بحشره في ؛ الأعراف، Limbo ، بين رائدي الطب العظيمين بقراط وجالينوس (٥٩) . وهكذا أيضاً في الشرق ، فقد كان تأثيره كطبيب بارزاً على الدوام ولا يزال حياً حتى اليوم . لقد اهتم ابن سينا بكل حقل من حقول العلوم الطبيعية والرياضية تقريباً ، اهتمامه بالفلسفة ، ومنهجية العلوم التي تطرق إليها في مطلع عرضه فلسفة الطبيعة (٦٠٠). وقد كتب العديد من الرسائل المنفردة عن مواضيع علمية وطبية، إلا أن أهم آثاره في هذا المضمار هي والقانون ، كتابه الطبى الذي يشتمل على ثروة من المعلومات الطبية والصيدلية ؛ و « الشفاء »، الذي يبحث في فصوله الخاصة بالفلسفة الطبيعية والرياضيات ، في : علم الآثار العلوية وعلم المعادن وعلم طبقات الأرض وعلم النبات وعلسم الحيوان وعلم النفس ، فضلاً عن الحساب والهندسة وعلم الهيئة وأخيراً الموسيقي . وقد تطرق إلى بعض مواد والشفاء، ثانية في كتابي و النجاة و و دانشنامه ، على رجه الاختصار .

اعتمد ابن سينا في دراسته للعلوم الطبيعية على كل مورد من موارد العلم المتاح أمام الإنسان، من الإستدلال وتأويل الآيات المنزلة، إلى الملاحظة والتجربة ؛ محاولاً بالفعل أن يضع المعرفة الناجمة عن

هذه الموارد جميعاً في اطار نظره الكلي إلى الوجود ، وهو وجود يتألف من : الكون أو والعالم الكبير ؛ والإنسان أو والعالم الصغير ؛ ، والله أو المصدر الخارج عن الكون لجميع الأشياء ، الذي يتعلق به كل من الإنسان والعالم ؛ وبين الإنسان والعالم هذين تطابق وتداخل (٦١١ . ومن حيث معالجته للعلوم الطبيعية الخاصة ، سعى بوجه خاص لابتكار أسلوب منطقي لصياغة تعريفات متصلة بالمنهج التجريبي ، ولاتخاذ القياس الأرسطوطاليسي وسيلة لاستنتاج المعرفة من طبيعة الجزئي عوضاً عن طبيعة الكلي ؛ الأمر الذي حداً به إلى تغيير الحد الأوسط الذي يمثل العلة الميتافيزيقية في القياس الأرسطوطاليسي إلى حد تجريبي ؛ فسخرة بذلك لأغراض علم استقرائي (٦٢). ومما يجدر ذكره أبضاً ــ وخاصة بالنسبة الى المعارف التي بسطت في ما بعد في علم الفيزياء ــ مسألة تمييزه بين الكيفيات الأولية والثانوية ، الذي ما أن طبقه غليليو بنظام على الطبيعة بأسرها حتى أدى إلى قيام الفيزياء الحديثة ؛ هذه الفيزياء الى لا تعتبر إلا الناحية الكمية من الطبيعة . كذلك أخذ ابن سينا بنظرية الموجة الضوئية التي تحدث عنها في دراسته للرؤية وتشريح العين .

لقد أظهر شيخ المسّائيّين المسلمين الميل والبراعة الخاصئين في الملاحظة والتجربة (١٣٠). وهذا ما يتضح جلياً في آثاره الطبية؛ حيث كان كثيراً ما يلجأ في تشخيص المرض ومفعول اللواء المعد لعلاجه إلى تجربته الخاصة مع المريض. وغالباً ما كانت ملاحظاته تفضي به إلى علم النفس، الذي كان بالنسبة إليه شيمة أطباء مسلمين اخرين ، مقررناً بالطب اقتراناً وثيقاً . والتجأ أيضاً إلى الملاحظة والتجربة في الجيولوجيا وعلم الآثار العلوية وعلم الهيئة والفيزياء ، فغي شرحه لتكون الصخور وتركيب الأجسام النيزكية ، إنما يكتب عن مشاهداته الخاصة ، وحتى عن تحليل وإذابة نيزك في خوارزم ، عن معدن مصهور . وفي علم الآثار الجوية ، يصف مراراً كيف أي معدن مصهور . وفي علم الآثار الجوية ، يصف مراراً كيف

أنه رأى قوس قُرْح في حمام أو حديقة تُروى ؛ ثم يقارن هاتين الظاهرتين الطبيعيتين بأقواس قُرْح كبيرة في السماء (٦٤) . وفي علم الهيئة ، نراه ما أن أنس ببضع سنوات من الراحة في اصفهان، حتى شرع في صنع آلة جديدة للرصد منتقدا بعض الأرصاد لدى بَطَلْلَيْمُوسَ (٦٥٠). أما في الفيزياء ، فقد أجرى ملاحظات على حركة اندفاع القذائف بالنسبة الى الاجسام الثقيلة والخفيفة. كما أبدى بعض الانتقادات الأساسية على النظرية ألأرسطوطاليسية في الحركة . وكتب ابن سينا الطبية خنمت سلسلة من التآليف المهمة التي وحدت بين المدارس الطبية اليونانية والهندية والإبرانية وبين المادة الجديدة المستمدة من تجربة الأطباء المسلمين وخبرتهم المخاصة . كان من أهم أسلاف ابن سينا : أبو الحسن علي الطّبري مُؤلّف و فردوس الحكمة ؛ ومحمد زكريا الرازي واضع كتاب والحاوي ؛ وكتاب والمنصوري، ثم على بن عباس الأهوازي المعروف باللاتينية به Haly Abbas مؤلف كتاب «كامل الصناعة ، أو «كتاب الملكي ۽ . وقد بني «قانون » ابن سينا نفسه على هذه التآليف إلى حد بعيد. ونظراً الى ترتيبه واكتماله ، فقد حلٌّ محلها كمتن أساسي متداول بين دارسي الطب والأطباء وعلى الأخص في الصورة التي نُقَتِع عليها وفُسِر في الشروح اللاحقة ، التي يُعتبر شرح قطب الدين الشيرازي أهمها (٦٦١).

وربما كان والقانون و ، وهو أعظم كتب ابن سينا الطبية ، أو في مصدر لدراسة جوانب الملاحظة والتجربة ساهم به المؤلف في العلوم الطبيعية . وينقسم هذا المؤلف إلى خمسة كتب ، ينقسم كل منها بسدوره إلى فصول وأبواب . وتنساول الأقسام الخمسة الرئيسية تلك المباديء العامة لعلم الطب ، كوصف الجسم البشري وتركيبه ومزاجه وقواه وأمراضه وحفظ الصحة والموت وما إلى ذلك ، ثم العقاقير والأمراض الخاصة والأمراض التي تصيب الجسم كله دون عضو معين أو محل خاص ، وأخيراً علم العقاقير . ولهذا

القسم الأخير أهمية خاصة من و جهة النظر التجريبية (١٦٧٠). ووالقانون عبارة عن تأليف بين أساليب بقراط وجالينوس وديوسقوريدس ولكنه يحتوي على الكثير مما لا يوجد في المصادر اليونانية ، وخاصة استعمال الأعشاب لمعالجة العلل المختلفة .

وهناك الكثير من الجديد في والقانون و ، ها جاء نتيجة لاختبار ابن سينا وتفكيره الطبيين : كاستعمال الأعشاب الجديثة مثلاً ، واكتشاف القيمة التعقيمية للكحول ، والتورم في الدماغ ، والقرح الأمعائية (١٩٠) . ويشرح ابن سينا ، في صدد وظائف العين وتشريحها، وكذلك في نظريته في الابصار المبسوطة في كتابه والنفس والتي يأتي الضوء بحسبها من الخارج إلى العين فتنبعث في الوقت تفسه وحركة بسيكولوجية و من العين إلى المرثي (١٦٠) ، نظريات كان له أبلغ التأثير على مشاهير العلماء الغربيين ، أمثال روجر بيكن وخلاصة القول ، فه والقانون و ، الذي لم يكدرس الكثير من محتوياته بعد درساً دقيقاً، قد أثر تأثيراً عميقاً في كل من الشرق والغرب وما زال إلى جانب تآليفه الطبية الأخرى ، شهادة بليغة على تفوق بين سينا في الطب ، والسبب الذي من أجله لكقب خلال ألف عام المربر الأطباء .

ويبرز والشفاء وجوانب آخرى من عبقرية ابن سينا ، لا كفيلسوف فحسب وإنما كبحاثة طبيعي وفيزيائي ورياضي أيضاً . ففي البحث الطبيعي ، يبسط ابن سينا بالتفصيل كل ما كان معروفاً في عهده من علوم الكائنات الثلاثة ، الحيوان والنبات والمعدن . والقسم من والشفاء و اللذي يتناول المعادن، على أهمية خاصة، وقد ترجم إلى اللاتينية على يسد الفسرد سارشل Alfred Sareshel ترجم إلى اللاتينية على يسد الفسرد سارشل De Mineralibus ، وكتاب المعادن و عصر النهضة (٢١) . وكان له تأثير واسع أثناء القرون الوسطى وعصر النهضة (٢١) .

الجيولوجيا . وهو يرفض بصورة جازمة إمكان تحويل معدن إلى معدن آخر ، على حين يقبل في الوقت نفسه نظريات علم الكون المخاصة بعلم الكيمياء . وهو يقسم المعادن إلى صخور ومواد قابلة للإنصهار وكبريتات وأملاح ، ويشرح أقسام كل منها وخصائصها . وبالنسبة إلى الجيولوجيا يشرح تكون الصخسور الرسوبية وصلابة الأحجار وتكون الجبال بحكم تفتت الطبقات الألين من الصخور وتحول مقادير من البر إلى بحر والعكس بالعكس ، وكذلك أصل المتحجرات كبقايا حيوانات بحرية ترقى إلى عصور تاريخية أقدم . وهو يستشهد في كثير من الأحوال بمشاهداته الشخصية أثناء رحلاته العديدة خلال إيران ، ويعرض اكتشافات على درجة

عظيمة من الأهمية في تاريخ العلوم الأرضية .

أما في الفيزياء الى يعالجها في « الشفاء » كما يعالجها في كتب أوجز ، فإن المساهمة الأساسية لابن سينا تظهر في نقده لنظرية حركة القديفة عند أرسطو ، التي كانت تمثل كعب أخيل بالنسبة الى الطبيعيات المشائية . فابن سينا يتبنى نظرية يحبى النّحوي دون أرسطو مقررآ أن الجسم في حالة الإندفاع ، تكون فيه قوة مستمدة من السبب الذي حرَّكه أصلاً ، على دفع تلك القوة التي تعوقه عن الحركة في اتجاه معين ، أي مقاومة الوسط (٧٢١ . وعلاوة على ذلك ، وعلى النقيض من وجهة نظر يحيى النحوي أيضاً ، يرى ابن سينا أن هذه القوة ، التي يُطلق عليها اسم الميثل القسري ، لا تتبدد في الخلاء ، بل إنها تستمر ، لو أمكن وجود خلاء تتحرك فيه . كذلك يحاول ابن سينا أن يعطى هذا الشكل من الحركة معادلة كميّة مبيناً انه إذا حركت قوة ما جسماً ، كانت سرعته مساوية عكسياً «لميله الطبيعي ، أو ثقله وأن المسافة التي يقطعها مثل هذا الجسم المتحرك بسرعة ثابتة تكون مساوية عكسياً لثقله . هذه النظرية ، التي نقيحها معاصره أبو البركات البغدادي ، أثرت إلى حد كبير في الفلاسفة المسلمين اللاحقين ، أمثال فخر الدين الرازي ونصير الدين الطُّوسي ؛ أما

في الغرب فقد تبنى البروجي الأندلسي نظرية ابن سينا هذه للحركة القسرية قبل دخولها إلى العالم اللاتيني حيث كتب لها تأثير مباشر على كتابات بيتر أوليفي Peter Olivi ، التي ترجم فيها الاصطلاح العربي والميل القسري بد بدون بوريدان إلى أم إن هذا التعبير بدوره قد حرف على يد جون بوريدان إلى impetus impressus وحدده بحاصل ضرب الكتلة في السرعة بوهو عين قوة الزخم في الفيزياء الحديثة . وتعبير الميل Impeto الذي أطلقه غليليو على قوة الزخم ، لا يختلف عن المفهوم الذي ابتدعه يحيى النحوي وابن سينا ، دون أن يكون المدلول نفسه الذي كان له عند كتاب العصور الوسطى . فقد كان الميل القسري، في نظرهم ، هو العلة الفاعلة للحركة ، بينما كان في نظر المعلى ألم المنافي نظر المعلى المنافية وياضية ؛ فأتاح هذا التفسير الجديد ، استحداث نوع جديد من الفيزياء ؛ بينما كان في الوقت نفسه يستخدم بعض المفاهيم الأساسية في الفلسفة الطبيعية للعصور الوسطى (٢٣) .

وأما بخصوص الرياضيات ، فإن ابن سينا لم يُساهم في فروعها المتعددة مساهمة خواجه نصير الدين الطّوسي ، الذي ربما كان أجدر الفلاسفة العلماء المسلمين جميعاً بأن يقاس به من جهات أخرى . ومع هذا ، فقد ساهم ابن سينا مساهمة قيّمة جداً ، على الأقل في أحد فروع الرياضيات القديمة أو المراحل الأربعة Quadrivium ألا وهو الموسيقي ، وهو موضوع برع فيه نظرياً وعملياً (٧٤٠) . فقد ألف عدة مؤلفات في الموسيقي ، لم يبق منها إلا ثلاثة ، وهي الفصول الموسيقية من والشفاء و والنجاة ، و ودانشنامه ، والإثنان الأولان بالعربية ، وأما الثالث فبالفارسية ؛ أعطى فيه لأول مرة الأسماء الفارسية للصيغ الموسيقية . وفي هذه المؤلفات وصف أقدم أشكال النغم والموسيقي القياسية التي نجد فيها نظاماً رمزياً يصف الطول النسبي للمقاطع الموسيقية وارتفاعها (٢٠٠) . لقد ترسم ابن الطول النسبي للمقاطع الموسيقية وارتفاعها (٢٠٠) . لقد ترسم ابن

سينا خعلى الفارابي بدقة في نظرياته الموسيقية . وبنى كلا الرجلين كتاباتهما على الموسيقى التي كانت تمارس في ذلك الوقت ؛ فلم يكونا مجرد ناقلين النظريات الموسيقية اليونانية . أما استخدامهما السلم الفيناغوري ، فلا يعني أنهما كانا مجرد مقلدين لنظريات وضعها الثقات اليونان . فالسلم الخماسي كان مستعملاً في الصين قبل الانصال التاريخي بالحضارة الهلينية بزمان ، وكان موجوداً أيضاً في آسيا الغربية بالإستقلال عن أي تأثير يوناني . لقد كان ابن أيضاً ين آسيا الغربية بالإستقلال عن أي تأثير يوناني . لقد كان ابن أي زمانه . وهي موسيقي قد استمرت إلى حد كبير كتقليد دائم الموسيقي الكوسيقي الكياب الإنسان يستطيع في زمانه . وهي موسيقي قد استمرت إلى حد كبير كتقليد دائم الموسيقي الكلاسيكية حتى يومنا هذا في تلك البلاد (٢٠٠). إن الإنسان يستطيع أن يسمع الأصوات الأصلية ، التي بنيت على نظريات ابن سينا ، في هذه الموسيقي الفارسية التي تؤدى اليوم .

## عسلم لغنس

علم النفس عند ابن سينا مشائي في جوهره ؛ إذ يُحاول أن يُعرَّف قوى النفس بعبارات قريبة الشبه بعبارات أرسطو وشارحيه الإسكندريين ، لا سيّما الإسكندر الأفروديسي وثامسطيوس . ولما كان علم النفس في الفلسفة المشائبة يُعنى بالمحرَّك والقوة الباعثة في أعضاء ممالك الكائنات الثلاثة ، فقد أدرج في عداد الفلسفة الطبيعية . وكما أن هناك هبوطاً من واجب الوجود من خلال العقول والنفوس إلى العناصر الأربعة ، فهناك أيضاً صعود تدريجي ، وهو قوس الطلوع أو الصعود ، لسلسلة الوجود ، التي حدثت كتيجة لاختلاط العناصر الأربعة بنسب متكاملة دوماً (٢٧١ . فما أن تمتزج العناصر في اختلاطات أنقي فأنقى، حتى تحدث النفوس النباتية فالحيوانية وأخيراً الناطقة ، من الخارج وبواسطة، عن النفس الكلية. والحقيقة أن كلاً من هذه النفوس يمكن أن يُعتبر كقوة من قوى النفس الكلية؛ تلخل إلى مسرح الدرامة الكوئية في اللحظة المعينة التي تتهيأ فيها الشروط لها ؛ أي عندما تتحد العناصر على وجه يؤهلها بخذب تلك القوة إليها .

ولما كانت الممالك الثلاث مرتبطة بعضها ببعض ، كسرجات السلم ، دون أن تكون بينها أي حلقة مفقودة ، فإن مملكة النبات ترتكز على مملكة المعادن ومملكة الحيوان على النبات . وعلاوة على ذلك ، فإن أسمى عضو من مملكة المعادن بشابه أدني نبات شبها عظيماً ، وكذلك يشبه أعلى النبات أدنى حيوان . ومن ثم ، فلأعضاء كل وكذلك يشبه أعلى النبات أدنى حيوان . ومن ثم ، فلأعضاء كل

هلكة جميع الملكات والقوى التي لتلك التي تليها في سلسلة الوجود . فالنبات يملك وخواص و المعادن مضافة إليها قوى النفس النباتية ، التي تشتمل على الغذاء والنمو والتوالد . وللحيوان بدوره ما للمعادن والنبات من قوى مضافة إليها قوى النفس الحيوانية ؛ وهي تشتمل على قوى الحركة ، التي تشتمل بدورها على قوة النزوع المؤدية إلى الشهوة والغضب وقوة تحريك الجسم ، ومن ناحية ثانية على الإدراك ، الله اللهي يشتمل على الحواس الخمس الباطنة والظاهرة (٢٨٠) . أما الحواس الباطنة فهي : الحس المشرك ، فالمصورة ، فالمتخيلة فالواهمة فالحافظة والذاكرة . ويعين ابن سينا مراكز هذه القوى في أجزاء الدماغ المختلفة ، على غرار مدرسة جالينوس . وأما الحواس الخمس الظاهرة ، فتشتمل على : اللمس والشم والذوق والسمع والبصر ؛ التي تتجلى بشكل ناقص عند الحيوانات الدنيا ، والسمع والبصر ؛ التي تتجلى بشكل ناقص عند الحيوانات الدنيا ،

وتبلغ ذروتها عند الحيوانات العليا والإنسان فقط.

وبظهور الإنسان تظهر قوة جديدة منبقة من النفس الكليّة ؛ يُعليق عليها ابن سينا اسم النفس الناطقة أو النفس الانسانية . ولهذه النفس قوتان ، إحداهما عملية والأخرى نظرية ؛ وهما اللتان تضافان إلى النفس النباتية والحيوانية . فالقوّة العملية مصدر جميع حركات الجسم ، وبواسطتها يبُدبّر الإنسان حياته العملية . إلا أن القوّة النظرية هي الخاصة المبيّزة للإنسان . ويقسم ابن سينا هذه القوة النظرية أو العقل ، على غرار الكندي والفاراني إلى أربع مراحل أو أحوال : المرحلة الدنيا هي العقل المبولاني ، وهو الطاقة والقوة المعطاة من أجل اكتساب المعرفة ، والناس جميعاً سواسية في ذلك . ثم عندما يتعلم الإنسان المبادىء الأساسية للمعرفة والتفكير الصحيح ، يصل إلى مرحلة العقل بالملكة . فإذا ما تقدّم خطوة أخرى وأصبح قادراً على بلوغ المعرفة بنفسه وتحريك فعاليته العقلية الحفاية المخلوة ، فإنه يصل إلى مرحلة العقل بالفعل . وهناك أخيراً المرحلة الخاصة ، فإنه يصل إلى مرحلة العقل بالفعل . وهناك أخيراً المرحلة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة المياء المياء المين المياء الم

بسبب كمال طبيعتهم التام)؛ وتلك هي مرحلة العقل المستفاد ، التي يُصبح فيها عالم الوجود مستوعباً في الإنسان ويصبح الإنسان نسخة عن العالم المعقول . ويأتي فوق هذه المراحل جميعاً العقل الكلي أو العقل الفعال ، الذي تُتلقى المعارف عن طريقه بواسطة الإشراق والذي يتحد به العقل الإنساني عند بلوغه أسمى مراحله .

وعلى الرغم من اتباع ابن سينا تقسيم المشائيين لقوى النفس، فإنه يختلف عنهم في إصراره على خلود النفس الفردية وجوهرها اللامادي الذي لا يقبل الفساد ، وعلى الإنحطاط الذي تؤول إليه أثناء وبجودها في سجن الحواس فنراه في و فلسفته الباطنية ، وفي بعض أشعاره الجميلة يشير تكراراً إلى الموطن السماوي الأصلي للنفس وضرورة تذكرها مرة أخرى مقامها السماوي . وفي هذه الآثار ، لا يبرز ابن سينا كفيلسوف مشائي منهتم بقوى النفس من الناحية التنظرية ، بل يصبح على غرار الأفلاطونيين والإشرافيين اللاحقين ، طبيباً روحافياً يحاول علاج أمراض النسيان والغفلة التي أصابت طبيباً روحافياً يحاول علاج أمراض النسيان والغفلة التي أصابت النفس ، وإنقاذها من حالتها الأرضية التي يُرثي لها . وليس هناك أجلى بياناً لاهتمام ابن سينا بهسلما الجانب لعلم النفس عسده ، الجمل بياناً لاهتمام ابن سينا بهسلما الجانب لعلم النفس عسده ، عاجاء في قصيدته العينية المشهورة في النفس، التي تنتهي بهذه الأبيات:

فيلأي شيء أهيطت مين شاهن الأوضع الأوضع الله فعير الخضيض الأوضع الأوضع الأن كان أهيطها الإلى لحكمة طويت عنن الفطن اللبيب الأروع فهيوطهها إن كان ضربة لازب لتكون سامعة بما لم تسنع وهي التي قطيع الرمان طريقها حتى التي قطيع الرمان طريقها حتى التي قطيع الرمان طريقها

ثم انطری نکات کی تات کی بات می اندا

### الستين والوحي

كان ابن سينا مسلماً تقياً تتحكم فيه طبيعة دينية متأصلة ، تجلّت، لا في شعره وتفاسيره القرآنية فحسب، بل في آثاره الفلسفية أيضاً ، حيث حاول في كل لفتة من لفتاته أن يلتزم بوجهة النظر الإسلامية . والواقع ، أنّه كان يستلهم تعاليم الإسلام وروحه في كثير من أقواله (٩٠٠) . كما أنه كان شديد الحساسية إزاء تهمة الكفر التي وجهت إليه من جانب أهل المظاهر من المتكلمين والفقهاء المعروفين بالإفراط . وقد كتب رباعية بالفارسية دفاعاً عن نفسه يؤكد فيها ولاءه للإسلام ، قال :

كفسر مشلى ليس سهلا أن يرجم أيسن من محكم إيماني أحكم أيسن من محكم إيماني أحكم أوحيد الدهسسر مشلل كافسر ؟! فإذن لسم يبسق في العالم مسلم ١١١١

وكان ابن سينا كلما استغلقت عليه مسألة علمية أو فلسفية يؤم المسجد ليصلي. وقد كتب عدة رسائل في فائدة الصلاة وأداء العبادات اليومية وزيارة قبور الأولياء وما إلى ذلك ٢٨١ . فقد كان يؤمن بأن الخير في هذه القرائض الدينية يوجد من جرّاء وجود تعاطف بين جميع مراتب الوجود ، وعلى الخصوص بين نفس الإنسان والله والأنفس السماوية ، في مذهبه ، وهو تعاطف يقوى بأفعال

العبادة المفروضة في مختلف الأديان . هذا التعاطف الذي يشمل العالم والذي يضفي معنى خاصاً على العبادات ، هو نتيجة للعشق المتدفق في شرايين الكون ، وهو القوة الدافعة والسبب في وجود العالم المخلوق . وينبع هذا العشق بالتالي من حب الله ، الذي يعتبر الموضوع الأسمى للحب ، كما أنه مصدره الأسمى أيضاً . وكما يكتب ابن سينا في رسالته وفي العشق » :

وإن الموجود المقدس عن الوقوع تحت التدبير ، إذ هو الغاية في المخيرية ، هو الغاية في المعشوقية . والغاية في عاشقيته ، الغاية في معشوقيته . أعني بذلك ذاته العالي المقدس تعالى ؛ إذ الخير يعشق المخير بما يتوصل به إليه من نيله وإدراكه . والخير الأول مدرك لذاته بالفعل أبد الدهر في الدهر . فإذاً ، عشقه له أكمل العشق وأوفاه . وإذا الصفات الإلهية لا تمايز بينها بالذات في الذات . فإذاً ، العشق هو صريح الذات والوجود، أعني في الخير . فإذاً ، الموجودات إما أن يكون وجودها والعشق هو هو بعينه . فتبين أن الهمويات لا تخلوعن العشق . وذلك ما أردنا أن نُمبين عشق .

رولنظرية ابن سينا في النبوة بالنسبة إلى فلسفته اللهينية أهمية خاصة ؛ فهو بحاول فيها أن يضع نظرية فلسفية تتفق مع تعاليم القرآن ، وهكذا وتتفق في الوقت نفسه مع نظرته العامة الأكبون (٨١). وهكذا يربط بين الوعي النبوي والوحي الذي يتلقاه النبي ، وبين تقسيمه الرباعي المعقل وإشراق العقل الفعال عليه وانزال هذا العقل منزلة جبريل ملاك الوحي . والوعي النبوي هو كمال الطور الإنسائي الجامع لكل الطاقات البشرية على أكمل وجه . ففي النبوة على الأخص ، تتحقق شروط ثلاثة: الصفاء وتألق الذهن، وكمال التخيل، وقوة إخضاع المادة الخارجية لخدمته وطاعته كما تطيع أجسام الناس أوامرهم . فإذا ما تحققت هذه الشروط الثلاثة جميعاً ، يكتسب النبي درجة الوعي النبوي أو والعقل القدسي ، الذي يتلقى العلوم رأساً درجة الوعي النبوي أو والعقل القدسي ، الذي يتلقى العلوم رأساً

وفجأة وبدون أي تعليم بشري سابق من العقل الفعــــال . وهكذا ، تتكشف له جميع الأشياء في الماضي والحاضر والمستقبل .

وعلاوة على ذلك ، فلا يتلقى عقل النبي الإشراق عن العقل العاشر فحسب ، بل تتلقى قوة تخيله هذا الإشراق أيضاً . ولهذا ، فإن ما يتلقاه في العقل على وجه مجرد كلي ، يظهر على شكل صور جزئية محسوسة لفظية في المخيلة . ومنهمته كذلك لها ناحيتان ، إحداهما نظرية والآخرى عملية . فالأول توجّه نفس الإنسان نحو سعادتها الأبدية بتلقينها أصول الدين ، من الإيمان بوجود الله وحقيقة الرحي والنبوة والمعاد . والثانية تعلمه الجوانب العملية للدين ، كأحكام الشعائر التي يتوجب القيام بها على المؤمنين . وهكذا يتمينز النبي عن الحكماء والأولياء ، لأن تلقيه للمعرفة من العقل الإلمي تام وكامل ، على حين أن تلقهيم له جزئي . وثانياً ، لأنه يجيء بشريعة ، وينظم على حين أن تلقيم والتكامل الذاتي ، دون أن تكون لهم وظيفة الحياة العملية للأفراد والمجتمعات ، في حين أن تكون لهم وظيفة تشريعية . فهم بناء عليه دون الأنبياء مرتبة ، على الرغم من أنهم أرفع الناس شأناً وأولاهم بالنبجيل والاعتبار بين سواد الناس الأعظم ، الذين لم ينعم عليهم بالفطرة الفائقة التي يتصف بها النبي .

### الفلف ألاطن

قبل أن نختم هذه الدراسة الموجزة عن ابن سينا ، لا تزال أمامنا ناحية أخرى من نواحي عبقريته المتعددة الوجوه . فقد ألَّف ابن سينا ، سيد المشائبين ، في أخريات أيامه رسالة بعنوان ومنطق المشرقيتين ، ، هي مقدمة لكتاب أوسع (١٨٥٠ ، يقول فيها ان كُتبه الفلسفية المشائية الشهيرة كوالشّفاء؛ و والنّجاة » لا تخرج عن كونها كتابات ظاهرية قُلصد بها عوام الناس ، ثم يرتشي أن يبسط الفلسفة المشرقية التي يقصد بها إلى الصفوة ، والتي يُطلق عليها وعلم الخواص و . ومن المؤسف حقاً أن تُفقد بقية الكتاب ، وعليه ، فليست هناك إشارة صريحة عماً كان في فكر ابن سينا بعد هذه

المقدمة الغريبة.

إلا أننا إذا تأملنا آثار ابن سينا لاكتشفنا أنَّ هناك مجموعة كتب تختلف في طبيعتها عن كتبه المشَّائية ، وتُشير بكل وضوح إلى كونها بقايا الرسائل التي تضمنت شرح « فلسفته المشرقية » . ويستطيع الإنسان أن يُدرج في عداد هذه المجموعة، بالإضافة إلى ومنطق المشرقيين، ، الفصول الثلاثة الأخبرة من والإشارات والتنبيهات، ، وهو آخر كتبه، وقد وضع فيه عدداً من المبادىء الأساسية للتَّصوُّف على أفضل وجسه ؛ ورسالته في « العشق » ، حيست يستعمل الاصطلاحات الفنية الصوفية ؛ وبعض أشعاره وخطبه؛ وأخيراً القصص الخيالية الثلاث : وحيّ بن يقظان ۽ ، درسالة الطير ۽ ، دسلامان وأبسال ، (٨٦). فمن دراسة هذه الآثار ، يتمكن المرء من إدراك الصفات المميزة لفلسفة ابن سينا الباطنية. ففي القصص الخيالية خاصة يظهر الشرق في معناه الرمزي كدنيا النور أو الصور المجردة ، في حين يرمز الغرب إلى دنيا الظلال أو المادة . ونفس الإنسان أسيرة في ظلمة المادة ، ولا بد لما أن تحرر نفسها كيما تعود إلى عالم الأتوار الذي هبطت منه نفس الإنسان أصلاً ، ولكي يقوم الإنسان بهذه المهمة الصعبة ويتحرر من غربته والغربية ، ، يجب عليه أن يجد مرشدا يوجهه في هذه الدنيا ويقوده إلى خلاصه النهائي .

من هذا المنظار ، يصبح العالم تجربة آنية آلسّالك أو المريد ، ويبلغه يعود بجرد تقرير نظري ؛ فهو يتكلّم مع المريد بلغة الرمز ، ويبلغه رسالة ذات فحوى عظمى هي مسألة حياة أو موت ، تختص بسعادة نفسه الأبدية . وهكذا يصبح للعالم أبعاد داخلية ، وتتحوّل لغة الفلاسفة المسّائيين الاستدلالية المجردة إلى لغة حيّة رمزية . فيتعلّم السالك من المرشد ، الذي رأى كثير من علماء الشيعة اللاحقين أنه علي بن أبي طالب أو المهدي ، عليهما السلام ، حقيقة بناء هذا القبو العالمي وما هي المخاطر التي عليه أن يواجهها إذا شاء أن يمر به أو ينفذ إلى ما وراءه . وعندئذ يصبح مستعداً لمواجهة التحدي ويقيم ينفذ إلى ما وراءه . وعندئذ يصبح مستعداً لمواجهة التحدي ويقيم ويلتقي في النهاية مع الموت ، الذي يرمز إلى الولادة في عالم روحي ويلتقي في النهاية مع الموت ، الذي يرمز إلى الولادة في عالم روحي جليد ، كما يعرب أيضاً عن حتمية تحقيق التقدم الروحي ؛ فالذي يفلت من سجن الدنيا ، لن يعود إليه مرة أخرى .

في هذه المؤلفات التي تصور الكون غالباً في لغة شعرية رقيقة ، يعتمد ابن سينا اعتماداً قوياً على دور الملائكة كمرشدين للإنسان وكقوى موجهة في العالم . فعلم الملائكة في الواقع أساسي بالنسبة الى فلسفة ابن سينا المشرقية. وكذلك بالنسبة إلى الإشراقيين الذين تتقارب وجهات نظرهم مع وجهة نظره القلسفية هذه . فالسماوات مملوءة بالملائكة من مختلف الدرجات المطابقة للعقول والأنفس . وعقبل الإنسان في طلبه للسمو الروحي ، إنما يستنير بالملائكة أيضاً ، ويصبح

مثل القديس برنارد وبياتريس (١) في والكوميديا الإلهية، ولم يناقض ابن سينا مقدمات الفلسفة المشائية ، وإنما فسرها في ضوء آخر . فالعالم العقلي عند الأرسطوطاليسيين قد تحول إلى معبد كوني ؛ كل رمز يعني الإنسان بصورة حقيقية ومباشرة ويلعب دورا في تحقيقه الروحي . على هذا الوجه انتهى ابن سينا إلى و فلسفة مشرقية ، الوخد بجدية من جانب معظم المفسرين الغربيين ، فقد كانت أهمية بالغة في العالم الإسلامي ، إذ أشارت إلى اتجاه حكمة الإشراق التي دُشنت بعد قرن ونصف تقريباً على يد السهروردي .

<sup>(</sup>١) كانا مرشدي دائتي يعد الخروج من الجمعيم.

### مدرستان سیا

يلعب ابن سينا ، كما لمُحنا في بداية هذا الفصل ، دور الملاك الحارس للعلوم والفنون الإسلامية . فأثره مشاهدَ أيَّان وأبن وُجهت العناية إلى الفلسفة أو العلوم في العالم الإسلامي . وأبرز تلامذته المباشرين : أبو عبد الله الجرّرجاني ، الذي لزمه مدى العمر والذي أملى عليه ابن سينا ترجمة حياته وأكمل بعضاً من آثار الأستاذ لم تكن قد أكملت بعد ؟ وأبو الحسن بهمنيار ، مؤلف • كتاب التحصيل » (٨٧) في الفلسفة ، وهو كتاب عظيم الأهمية ، وكذلك «كتاب الحجة»؛ وابن زيلَة، الذي كتب شرحاً على وحي بن يقظان ۽ ولختص ﴿ الشَّفَاءَ ﴾ ؛ وأبو عبد الله المعصومي ، مؤلف رسالة في وإثبات المفارقات؛ ، وكان أكثر تلاميذه ثقافة، وهو الذي استأذن أستاذه بالإجابة عن الأسئلة التي

طرحها البيروني على ابن سينا .

وفي ما عدا هذه المجموعة من تلامذته المباشرين، فقد تأثر بابن سينا جميع الشخصيات الفكرية المهمة في القرن التالي تقريباً . فعمر الخيام ــ الشاعر الفذ والرياضي الذي يقوم شكّه الظاهر الشكلي على يقين ميتافيريقي، والذي قصد به إلى علاج التظاهر الزائف والمتعصّب بالدين، واعتبره كثير من القراء المحدثين خطأ انعداماً لليقين وتخبطآ في ذلك الشك الجوهري الذي يتصف به الفكر الحديث ــ كان يكن أ أسمى الإعتبار لابن سينا، حتى لقد ترجم إحدى رسائله إلى الفارسية (٨٨). هذا ، وقد وقع ناصر خُسرو أيضاً ، فيلسوف الإسماعيلية الأعظم وصاحب عدة كتب فلسفية دينية مهمة كتبها جميعاً بالفارسية ،

تحت تأثير بعض أفكار ابن سينا (٨٩١). وحتى الرياضي وعالم المناظر ابن الهيشم المعروف في اللاتينية باسم Alhazan فقد اطلع على مؤلفاته أيضاً.

وفي القرون التالية تعرّض ابن سينا للنقد اللاذع على يد الغزالي وقحر الدين الرازي، وعلى يد الفلاسفة الأندلسيين وخاصة ابن رشد. إلاّ أن واحداً من أعظم العباقرة الذين أنجبتهم الحضارة الإسلامية ، ألا وهو خواجه نصير الدين الطوسي ، انبرى للدفاع عنه وعمد إلى إعادة تقرير الفلسفة السيناوية ، والرد على ناقديه . وقد شرح « الاشارات » شرحاً بارعاً ، وبعث الحياة في تعاليم ابن سينا (٩٠٠). وقد جاءت بعده مدرسة مشائية بارزة استمرت حتى يومنا هذا في ايران . وقد ألَّف ابن أخته أفضل الدين الكاشاني عدداً كبيراً من الرسائل في أسلوب فارسي رائع تدور على مبادىء الفلسفة السيناوية (٩١١ . ووضع قطب الدين الشيرازي تلميذ نصير الدين بالفارسية دائرة المعارف الكبيرة ودرة التاج، التي تشبه والشفاء، من بعض الوجوه . وخلّف زميل نصير الدين في مرصد مراغة ، دبيرانُ الكاتبي القزويني كتاباً من أعظم الكتب رواجاً في الفلسفة المشائية يُعرف و وحكمة العين ، ؛ ومرة أخرى ، نرى الكتاب مبنياً في الغالب على تعاليم ابن سينا (٩٧١ . وبعد جيل واحد ، ألَّف قطب الدين الرازي ومحاكماته ، التي حاول فيها أن يُقدر قيمة شرحي نصير الدين وفخر الدين الرازي على والإشارات ؛ . وجكذا ، استمرّ التقليد جيلاً بعد جيل حتى العصر الصفوي ، وألفت الكتب العديدة خلال هذه القرون على يد فلاسفة أمثال صدر الدين الدُّشتكي وغياث الدين منصور الشيرازي وجلال الدين الدُّواني ، وكلَّهَا تحمل طابع ابن سينا الفكري . وفي هذا العصر أيضاً ، ألَّف أثير الله بن الأبهري كتابه والهداية، الذي أصبح ، مقروناً بشرح كل من المُسَيِّبُديّ ومُلاّ صَدرا ، احد المتنين أو المتون الثلاثة للفلسفة المشَّائية الأعظم انتشاراً في إيران والهنسد .

وما إن استقرّ العصر الصفوي وحدثت النهضة الفنية والعقلية ، حتى حظيت فلسفة ابن سينا أيضاً بعنابة خاصة من قبل بعض الشخصيات اللامعة كالمير داماد الذي حاول أن يؤولها تأويلاً إشراقياً ، ومن قبل السيد أحمد العلوي الذي وضع شرحاً مُسهباً لـ والشفاء، ومُلاًّ صَدرا الذي اتخذ من فلسفة آبن سينا أحد أحجار الزاوية لفلسفته البركيبية العقلية الواسعة ، وقد استمر التقليد بعدهم على يد كثير من الشخصيات المهمة أمثال عبد الرزاق اللا هيجي تلميذ مكلاً صَدرا ، الذي حاول في وجوهر المراده وفي والشُّوارق، أن ينهج منهجاً يُوحَد بين الأسلوبين المشائي والكلامي . وتستمر المدرسة إلى اليوم متمثلة برجال أفذاذ ، أشباه ميرزا صالح الحاثري المازندراني الذي يُعتبر كتابه وحكمة أبي على ۽ (٩٣٦ أوسع الدراسات استيعاباً للميتافيزيقا السيناوية من وُجهة نظر المشائيين في العصر الحديث . وكذلك في الغرب ، دام أثر ابن سينا مدة طويلة لا انقطاع فيها ؛ وإن كان أكثر شيوعاً وأقل تميّزاً من أثر ابن رُشد الذي اتخذ الهجوم عليه والدفاع عنه شكلاً أعنف مسن سلفه . فقسد راحت أثناء القرن الثاني عشر بعض كتب ابن سينا تترجـــم إلى االلاتينية ، من بينها سيرته الشخصية كما سجلها الجرزجاني ، وأقسام من والشفاء، في المنطق والفيزياء ، والإلهيات كاملة . وقد أنجزت الترجمات في مدرسة طليطلة على يد دومينيكوس كونديسالفوس Dominicus Gundissalvus خاصة أو تحت إشرافه ، مع أن كثيراً من الآثار نقلت إلى اللاتينية أيضاً على يد جوانس هسبالنسس أو أفندوث (ابن داود) (Joannes Hispalensis - Avendeuth)، الذي اشتهر كترجم للآثار السيناوية (٩٤) . وسرعان ما تلث هذه الطائفة الأولى من الترجمات ترجمات جديدة لأقسام من «الشفاء» و والنجاة ٤. كذلك والقانون،، نقد تُرجم إلى اللاتينية خلال النصف الأخير من القرن الثاني عشر على يد جير أرد الكريمونى Gerard of Cremona ، وتبعته في الثالث عشر ترجمة لأرجوزته في الطب على

يد بليز Blaise . والحق ، أن الإهتمام بآثار ابن سينا وترجمتها استمر طوال العصور الوسطى حتى عصر النهضة ، عندما قام العالم الطلباني أندريا الباجو Andrea Alpago على الرغم من رد الفعل الذي أحدثته إلى حد ما الحركة المضادة للإسلام واللغة العربية ، الذي يُلاحظ بوضوح في محاولات تطهير اللغة من الكلمات العربية بترجمات لاتينية جديدة لبعض كتب ابن سينا وابن رُشد (٩٠٠ . بدأت آراء ابن سينا العلمية والقلسفية ، تؤثر على المراكز العلمية الأوروبية منذ القرن الثاني عشر . فتسأثرت سالرنو Salerno ومنبلييه Montpelier بطسبة ، وباريس وأكسفورد بفلسفته . وكان أول من تأثر بابن سيناً تأثراً جلياً ، هو مترجمه كونديسالفوس . وما زال لدينا اليوم ، رسالة ﴿ في العلل الأولى والثواني والفيض الذي يلزم عنها، (De causis et secundis et de fluxu qui consequitur) التي تُعزَى إلى ابن سينا ، على أنها في الحقيقة ليست له ، وأثر عرفاني عن رحلة النفس إلى العالم الآخر (٩٦١ ، وكلاهما سينائي جدآ وينتمي الى تلك المدرسة التي أطلسق عليها ر. دي فو R. De Vaux اسم «السيناوية اللاتينية» (٩٧) « Latin Avicennianism.»

وتُمكن مشاهدة أثر ابن سينا بوضوح أيضاً في كتابات وليام اوف أوفيرنيه William of Auvergne ، وروجر بيكن Roger Bacon الذي أثنى على ابن سينا أكثر من ابن رشد ؛ ولدى : البرتوس الذي أثنى على ابن سينا أكثر من ابن رشد ؛ ولدى : البرتوس ماكنوس St. Thomas ، والقديس توماً St. Thomas الذي جاء دليله الثالث على إثبات وجود الله عبارة عن دليل ابن سينا ذاته ، وبيتر الاسباني Peter of Spain الذي أصبح في ما بعد البابا جون الحادي والعشرين . وكانت كتبه الفلسفية خاصة والعلمية ، على جانب من الأهمية في تكوين أفكار شخصيات أمثال روبرت جروستست Robert Grosseteste ، وقد أدت دورها في القرن الرابع عشر و كنقطة الانطلاق و للاهوتي دونس سكوتس القرن الرابع عشر و كنقطة الانطلاق وللاهوتي دونس سكوتس القرن الرابع عشر و كنقطة الانطلاق وللاهوتي دونس مكوتس وقد هيمن الذي تحدى النظام التومائي . هاذا ، وقد هيمن

نفوذه في الطب على كل مكان ؛ وكانت كتبه مقرونة بكتب جالينوس هي التي أحرقها باراسلوس Paracelssus كرمز للسلطة عندما أراد أن يتحدى زعماء الطب القديم ويؤسس مدرسته الجديدة في القرن السادس عشر . وعلى وجه العموم ، لقد نفذ تأثير ابن سينا إلى كل دائرة من دوائر المتوسط تقريباً . وعلى الرغم من أنه لم يتقبل قبولاً تاماً لدى أي من المدارس المعروفة ، فقد لعب دوراً ، علمياً أو فلسفياً فيها جميعاً تقريباً (١٩٨) .

وعلى الرغم من أن الشك قد أثير حول وجود وسيناوية لاتينية ي حقیقیة ، فإن تحقیقات اتین جیلسون Etienne Gilson قد أقامت الدليل على وجود واوغسطينية ذات طابع سينائي، ( Avicennizing Augustinisme ) ، ربما كان وليام اوف أوفيرنيه William of Auvergne أعظم ممثليها . ففي القرن النساني عشر هيأت المجموعة السيناوية نظرية كونية ميتافيزيقية آمام العالم اللاتيني ، بل لقد مكنت علم الملائكة الديونيسي المعروف لدى الغرب منذ قرون من أن يفسر في ضوء نظام كوني جديد . ولكن اصطباغ عقائد ابن سينا التدريجي بالأوغسطينية ، أدى إلى سقوط تعاليمه في الشرق وهدم مبحثي الكون والتكوين السيناويين ، اللذين ربما كانا أكثر مظاهر تعاليمه العقلية دواماً في الشرق. فقد حاول والأوغسطينيون، المتأثرون بابن سينا أن يوحدوا بين الملاك الإشراقي السينوي وبين ذات الله ، وبالتدريج نقضوا ضرورة وجود الملاك في النظام الكوني. وكان نقد وليام اوف أوفرنيه وأمثاله في معظمه موجها ضد علم الملائكة السيناوي والدور المهم الذي لعبه في كل من علم الكون ونظرية المعرفة (٩٩١) . وبهدم هذا النظام الملائكي ، أصبح الكون خلوا من الكائنات الروحية التي دعمته فأصبح زمني الطابع إذا ؛ فتهيأ الجو للثورة الكوبرنيكية (١٠٠٠) ، التي بدأ العالم يفقد كنتيجة لها طابعه الروحي شيئًا فشيئًا ؛ حتى إذا جاء القرن السابع عشر لم يكن علم الكون بالمعنى المتعارف فقط هو الذي انهار ، بل معنى الكون ذاته

ومن الممتع والمهم معاً ، أن يقابل المرء هذا التّلقي السلبي لابن سينا في الغرب وبين الترحيب بسه في الشرق . كان علم الملائكة وعلم الكون وعلم المعرفة القائمة على الإشراق هي مساً هُوجم وأنكر بشدة بالغة في الغرب ؛ بينما قُلر الجانب العقلي من فلسفته وكتبه العلمية والطبية حتى قدرها وتُقْتَبلت تقبلًا حسناً . أما في الشرق ، فلا تزال هناك مدرسة صغيرة تحتفظ بكل فلسفته حتى يومنا هذا ، و لا تزال نظرياته الطبية تُنداول في كثير من الأماكن . أما في الشرق فقد حظيت فلسفة ابن سينا ؛ الباطنية ؛ أو المشرقية بأشد الترحيب . فقد كان علم الكون، مؤيداً بعلم الملائكة عند ابن سينا ، هو ما تبسط السهروردي في عرضه وأصبح بعد أن تخلص من الشباك الاستدلالية والقياسية التي وُضع فيها أولاً ، جزءا لا يتجزُّأ من تعاليم بعض المدارس الصوفية . وكجوهرة ثمينة تتلألاً في الضوء ، أخذ علم الكون البديع الذي بسطه يتألق في ضوء العرفان الإسلامي و راح يبعث سناه فوق أرجاء العالم الإسلامي ، حيثما بسطت ود رست مبادىء العرفان والإشراق . فراحت نظريته في المعرفة الناجمة عن استنارة العقل البشري بالملاك ، تؤول في القرون اللاحقة كتأكيد لحقيقة العرفان التي كانت تعتبر دائماً الشكل الأمثل للمعرفة في الإسلام (١٠٢١). وعليه ، فإن دراسة ابن سينا وتأثيره لبست مجرد دراسة تأريخية . فهو لم يُمنح الشرف الأعلى بدخوله سلك القصص الشعبية للأمة الإسلامية كواحد من أبطالها (١٠٣) الثقافيين ، ولم يرفع مدى القرون إلى رتبة اعظم فيلسوف عالم اسلامي فحسب ؛ بل هو لا يزال يعيش في صورة الطبيب القديم والرجل الحكيم الذي يشفي علل الجسم عادة والشخص الذي يُسكن أن يوثق به روحياً ؛ فيسلم الإنسان نفسه إليه وهو متيقن أنه نفسياً وجسدياً في حرز أمين . فحيثما بمارس الطب القديم في العالم الإسلامي ، فإن صورة ابن سينا ستظل ماثلة للعيان . وحيثما تدرس الفنون والعلوم الاسلامية وتبسط ، سيظل محلقاً فوقها

كالملاك الحارس . أضف إلى ذلك ، أن علم الكون السيناوي كما بُسط وفُسر على يد السهروردي والإشراقيين وعلى يد ابن عربي والصوفية أيضاً ، وكما وضع على يدهم نهائياً في قالب الوحي الإسلامي وتفخت فيه روح القرآن ، هو العلم الذي يرسم خطوط العالم الذي عاش فيه كثيرون من مفكري الإسلام عبر القرون ، والذي ما زال يشع بنوره على أفق الحياة العقلية الإسلامية .

القسيالشاني القسراقيون الرشراقيون

## الوضيع قب لالتهرور دي

تعرضت الفلسفة المشائية ، التي بلغت ذروة نموها على يد ابن سينا وانتشرت من بعده على يد تلامدته وأتباعه أمثال بهمنيار وأبي العباس اللوكري ، منذ بداية عهدها للنقد من جانب بعض الفقهاء وبعض الصوفيين الذين عارضوا النزعة العقلية الكامنة في الفلسفة الأرسطوطاليسية . حى إذا كان القرن الرابع الهجري (الحادي عشر الميلادي) ، انضم إلى طبقة المعارضين خصم جديد لم يلبث أن صار العدو الألد الفلسفة المشائية . هذا الخصم الجديد كان الكلام الأشعري، الذي صاغه أولا أبو الحسن الأشعري ثم بسطه في ما بعد نفر من الرجال أمثال أبي بكر الباقلاني خلال القرنين الرابع والخامس المجريين (الحادي عشر والثاني عشر الميلاديين) ، والذي بدأ يظفر بالتأييد في الأوساط السنية (۱) .

ومع ذلك ، فقد كانت الخلافة العباسية في القرن الرابع (الحادي عشر) مقيدة إلى حد ما . وكان الأمراء المحليون (وكثير منهم شيعي وله ولع بما يسميه المسلمون بالعلوم العقلية في مقابل العلوم النقلية النابعة من مصادر الوحي) يحكمون رقعة كبيرة من العالم الإسلامي (٢٠) وهكذا استمرت العلوم العقلية ، بما في ذلك الفلسفة ، على ازدهارها ، حتى ليمكن اعتبار القرنين الرابع (الحادي عشر) والخامس (الثاني عشر) العصر الذهبي لهذه العلوم . ولكن الوضع السياسي لم يلبث أن تغير تدريجاً . ففي القرن الخامس (الثاني عشر) نجح السلاجقة ، وكانوا فرسان المذهب السني وأنصار الخلافة العباسية ، في إعادة وكانوا فرسان المذهب السني وأنصار الخلافة العباسية ، في إعادة

توحيد المقاطعات الإسلامية في آسيا الغربية وتأسيس حكومة مركزية قوية تحت النفوذ السياسي للسلاطين السلاجقة والإشراف الديني للخليفة في بغداد (٣).

ق تلك اللحظة ، بدأت مدرسة الكلام الأشعري تتلقى العون من الدوائر الرسمية ومراكز التعليم التي أسست لتدريس تعاليمها ونشر عقائدها . وهكذا مهدت الطريق أمام الحملة الشهيرة التي جردها الغزالي على الفلاسفة . كان الغزالي فقيها متكلماً أدرك فحوى الفلسفة جيداً ؛ وبعد أن وقع في شك ديني لفترة ما ، اتجه إلى التصوف لمداواة علته الروحية ؛ فوجد فيها اليقين والنجاة النهائية (١) . وهكذا تذرع بكل المواهب اللازمة ، من علم وبلاغة وتجربة ، في تقويض سلطة الفلسفة العقلية على المجتمع الإسلامي . وتحقيقاً لهذا الغرض ، بدأ بتلخيص فلسفة المشائيين في كتاب ومقاصد الفلاسفة » ، الذي يعد من أفضل التلخيصات للفلسفة المشائية الإسلامية (٥) ؛ ثم عمد يعد من أفضل التلخيصات للفلسفة المشائية الإسلامية (٥) ؛ ثم عمد يعد مع تعاليم الوحي الإسلامي ، في تهافت الفلاسفة » الشي كافت تتعارض مع تعاليم الوحي الإسلامي ، في تهافت الفلاسفة » الشهير (١) .

ومما بجدر ذكره هنا ، أن حملة الغزالي على الفلسفة العقلية كانت تتمثل في قدرته كصوفي أكثر منه كتكلم أشعري . ففي تآليفه ، وعلى سبيل المثال ه المنقذ من الضلال ه ، على الرغم من أنه يعتبر أن وجهة نظر المتكلمين أكثر مطابقة لتعاليم الإسلام من وجهة نظر الفلاسفة ، إلا أنه كان يرى أن الصوفية وحدها هي التي تستطيع تبليغ المرء اليقين والسعادة الأبدية (٧) . والحق ، أن أهمية الغزالي في التاريخ الإسلامي لا تكمن في الحد من قوة العقليين فحسب ، وإنما تكمن أبضاً في إحتلال الصوفية محل القبول والإكرام في عيون وإنما تكمن أبضاً في إحتلال الصوفية من قليمها علائية حتى الفقهاء والمتكلمين ، حتى انتهى الأمر الى تدريس تعاليمها علائية حتى المارس الدينية. وعلى الرغم من قيام علماء أمثال ابن تيمية أو ابن الجوزي من حين إلى حين ليهاجموا التصوف ، فلم تكن أصواتهم إلا أصواتاً فردية إلى حد ما لم تفلح في أن تقلل من اعتبار الجمهور

الديني للتصوف. فالحقيقة هي أن تآليف الغزالي تمثل بمعنى ما الباطنية الإسلامية وقد برزت للعيان بغية حماية حياتها الداخلية في إطار الظاهرية. وهكذا، بدأت الفلسفة المشائية بمجيء الغزالي تدخل دور المحاق في الأصقاع الشرقية من العالم الإسلامي، واتجهت صوب الأندلس، حيث تعهدها سلسلة من مشاهير الفلاسفة كابن باجه وابن طفيل وابن رشد بالعناية لمدة قرن . فقد عمل ابن رشد بطل الفلسفة الأرسطوطاليسية المحضة العظيم في الإسلام والشارح الفذ لكتب والحكيم وفي العصر الوسيط ، على الرد على هجمات الغزالي ، وذلك في كتابه وتهافت التهافت » . ولكن دفاعه كان ضئيل الأثر في العالم الإسلامي ، بينما التهافت » . ولكن دفاعه كان ضئيل الأثر في العالم الإسلامي ، بينما كان الغرب أسبق لإلقاء السمع إليه ، حتى لقد ظهرت بالفعل مدرسة

على وضع جديد بالنسبة الى العالم المسيحي .
وهكذا ، ففي الوقت نفسه الذي رُفضت الأرسطوطاليسية كنهاج عقلي محض في العالم الإسلامي ، أخذت تروج في الغرب عن طريق ترجمات آثار المشائيين الشرقيين كابن سينا والفارابي

تُعرف بالرشدية اللاتينية» ، قصدت إلى اتباع تعاليمه وتطبيقها

أو آثار الأندلسيين ، لا سيسما ابن رُشد .

والواقع ، أنه من الممكن تعليل تباعد الشقة بين الحضارتين الشقيقتين المسيحية والإسلامية بعد القرن السابع (الرابع عشر) إلى حد بعيد ، بالرجوع إلى الدور الذي كتب الفلسفة العقلية هذه أن تلعبه في كلا الحضارتين . ففي الشرق ، تلاشت قوة الفلسفة العقلية تحت وطأة ضربات الغزالي وغيره كفخر الدين الرازي (١٨)، ومهدت الطريق لانتشار العقائد الإشراقية السهروردية وعقائد مدرسة ابن عربي العرفانية . أما في الغرب ، فقد كان لبزوغ نجم العقلية الأرسطوطاليسية دور حاسم في تقويض الأفلاطونية الأوغسطينية الأولى القائمة على الإشراق، وفي التمهيد آخر الأمر ، كرد فعل ، المشكل المدني الفلسفة العقلية والطبيعية ، اللتين دمرتا قلعة الفلسفة المدرسية في العصور الوسطى في عصر النهضة .

### الستهروردي ،حيانه وآثاره

ان الحكيم الذي حلت عقائده إلى حد بعيد وخاصة في إيران عمل الفلسفة المشائية ، التي إنتقدها الغزالي بشدة ، هو شهاب الدين يحيى بن حبش بن أميرك السهروردي ، الذي يلقب أحياناً بالمقتول . ويغلب عليه بوجه عام لقب هشيخ الإشراق، ، ولا سيما لدى أولئك الذين حافظوا على مدرسته حتى يومنا هذا (٩) . ولما كان الحظ لم يُـوَّاته فتُـتَـرَجم آثاره إلى اللاتينية في العصور الوسطى ، فقد ظل عِهولاً تقريباً في العالم الغربي حتى العصور الحديثة ؛ إذ بدأ بعض العلماء، أمثال هنري كربان، بخصصون له مجموعة من الدراسات المهمة، كما اضطلعوا بمهمة طبع آثاره وترجمتها (١١٠) . ومع ذلك فلا يزال السهروردي حتى الآن مجهولاً تقريباً خارج وطنه الأم ؛ كما يتبين من أن غالبية كتب تاريخ الفلسفة الإسلامية لا تزال تصر على اعتبار ابن رُشد أو على أبعد تقدير ابن خلدون خاتمة التاريخ العقلي للإسلام ؛ متجاهلة مدرسة الإشراق وساثر الإشراقيين المتآخرين اللين جازًا بعد السهروردي تجاهلاً تاماً . وعلاوة على ذلك ، فإن هذا الغلط يتكرر عند أغلب المحدثين من العلماء العرب والباكستانيين والهنود . فكثير منهم يعتملون أصلاً في اطلاعهم على تاريخ الفلسفة الإسلامية على ما يكتبه المستشرقون المحدثون ، غافلين عن أهمية المدرسة الإشراقية . وربما كانت علة ذلك أن هذا الشكل من الحكمة قد نشأ في إيران خاصة واتخذها موطناً له حتى يومنا هذا ١١١١ . والواقع أن ردُّ فعل الإسلام شيعيّة وسنيّة، بالنسبة الى الفلسفة، كان

متفاوتاً إلى حد ما . فغي العالم السني ، اختفت الفلسفة بعد تقويض المدرسة المشائية تقريباً ، ولم يبق إلا المنطق ، الذي استمرت دراسته في المدارس . أضف إلى ذلك أن العقائد العرفانية أخلت تحتل مكان الصدارة حتى أدرجت في المناهج المقررة في المدارس . أما في العالم الشيعي فقد اختلفت الحال تماماً ؛ فقد امتزجت الحكمة (١٢) في مدرسة السهروردي تدريجاً بفلسفة ابن سينا من جهة ، وعقائد ابن عربي العرفانية من جهة أخرى، واتحدت جميعها في قالب التشيغ ، وأصبحت تمثل بالفعل دور البرزخ بين الفلسفة والعرفان المحض . وهذا ما يسوغ لمؤرخ يتأمل الحياة العقلية في إيران والبلاد التي تأثرت بالثقافة الإيرانية كالهند مثلاً (حيث انتشرت العقائد الإشراقية حتى بالثقافة الإيرانية كالهند مثلاً (حيث انتشرت العقائد الإشراقية حتى في الأوساط السنية) أن يصرح بأن الفلسفة الإسلامية بمعناها الأصيل في الأوساط السنية ) أن يصرح بأن الفلسفة الإسلامية بمعناها الأصيل السهروردي تنتشر في الأصفاع الشرقية من العالم الإسلامي .

وُلد السهروردي سنة ٥٤٩ (١١٥٣) في قرية سهرورد على مقربة من المدينة الإيرانية الحديثة زنجان ، التي أنجبت قسطاً وافراً من الرجال العظماء في الإسلام ١٣٠١ . وتلقى تعليمه الباكر على يد عبد اللدين الجيلي في مراغة ، المدينة التي كتب لها أن تشتهر بعد ذلك ببضعة أعوام عندما أنشأ الفاتح المغولي هولاكو المرصد الشهير بالقرب منها وجمع كبار علماء الفلك في ذلك الوقت تحت إمرة خواجه نصير الدين العلوسي فيها . ثم انتقل السهروردي بعد ذلك إلى اصفهان ، وهي مركز شهير للحركة العلمية في إيران آنذاك ، لاستكمال دراسته ؛ فأتم دراساته المقررة على يد ظهير الدين القاري . ومن العلريف أن فخر الدين الرازي المعارض الكبير الله لسفة ، كان أحد رفاقه في المدرسة ؛ وعندما قد مت له نسخة من و التلويحات ؛ بعد وفاة السهروردي بعدة سنين قبلها وبكى ذاكراً رفيق المدرسة بعد وفاة السهروردي بعدة سنين قبلها وبكى ذاكراً رفيق المدرسة

الذي اختار مسلكاً يختلف كل الإختلاف عن مسلكه هو ١١١ .

وما أن أتم السهروردي دراساته المقررة حتى شد الرحال داخل إبران . فقابل عدداً من شيوخ الصوفيين وانجلب بشدة إلى بعضهم . والواقع أنه باشر المسلك الصوفي في هذا الدور من حياته وقضى فترات طويلة من الخلوة ذاكراً متفكراً . ثم اتسعت رحلاته شيئاً فشيئاً لشمل الأناضول وسورية التي هام بمناظرها الطبيعية . وفي إحدى سفراته ذهب من دمشق إلى حلب ، حيث تقابل مع الملك الظاهر بن صلاح الدين الأيوبي الشهير . وكان الملك الظاهر بحب المتصوفين والعلماء فتعلق بالحكيم الشاب ودعاه الى الإقامة في بلاطه بحلب .

قبل السهروردي الدعوة بسرور لما كان يكنه من حب خاص لتلك الأقاليم وأقام في البلاط . ولكن صراحته وقلة احتياطه في إفشاء بعض العقائد والباطنية ، أمام المجالس على اختلاف أنواعها واللاكاء الحاد الذي مكنه من قهر خصومه جميعاً في الجدال ونبوغه في كل من الفلسفة البحثية والتصوف ، كل هذه العوامل تضافرت لتزيد في عدد أعدائه وخاصة في أوساط العلماء ؛ فطالبوا آخر الأمر بإعدامه بتهمة ترويج عقائد تتنافى مع الدين . فلما رفض الملك الظاهر ، التمسوا ذلك رأساً من صلاح الدين. وكانت سورية إذ ذاك قد استعيدت من الصليبيين ، وكان تأبيد العلماء أمراً ضرورياً لدعم سلطان صلاح الدين ، فلم يكن له مفر من أن يذعن لإرادتهم . فضغط على الملك الظاهر حتى ينفذ رغبة هيئة السلطات الدينية الثائرة على الحكيم الشاب . وعليه ، أودع السهروردي السجن ، وفي سنة ١٩٥٧ (١١٩١) مات ، وون أن يعرف السبب المباشر لموته .

وهكذا ؛ لاقى شيخ الإشراق في سن الثامنة والثلاثين المصير نفسه الذي لاقاه سلفه العظيم الحلاج ، الذي كان قد انجذب إليه بشدة في شرخ شبابه ، والذي كثيراً ما يستشهد بأقواله في كتبه .

<sup>(</sup>١) - النسير في مسلكه عائد على الرازي

وعلى الرغم من هذا الأمد القصير من الحياة ، فقد كتب السهروردي حوالي الخمسين كتاباً في كل من العربية والفارسية ، وصلنا معظمها . وهذه الآثار مكتوبة بأسلوب رائع ، كما أنها ذات قيمة أدبية رفيعة . فالآثار الفارسية تُعتبر من روائع النثر الفارسي ؛ فهي في الحقيقة أنموذج للنثر الروائي والفلسفي الحديث . وتقع هذه الآثار في عدة أنماط متميزة بحيث تمكن قسمتها إلى خمسة أقسام (١٠) : الكتب الأربعة الكبيرة التعليمية والعقائدية ، وجميعها بالعربية . وهي تشكل مجموعة رباعية تبحث أولا في الفلسفة المشائية كما فسرها وحورها السهروردي ، ثم في الحكمة الاشراقية نفسها التي تأتي على أعقاب هذا الأساس العقائدي . وتتألف هذه المجموعة الرباعية من : هالتلويجات ، و «المقاومات ، و والمطارحات، ، التي الرباعية من : هالتلويجات ، و «المقائدي . وتتألف هذه المجموعة تتناول ثلاثتها تعديل الفلسفة الأرسطية ، وأخيراً درته التادرة وحكمة الإشراق ، التي تدور على العقائد الإشراقية .

وقد نُسب الكتابان الأخيران إلى عين القضاة الهمداني (١٠٠) والسيد الشريف الجرجاني على الرغم من أنه يبدو من المرجع جدآ أنهما للسهروردى .

٣ - قصص أو روايات صوفية رمزية تصور رحلة النفس خلال الكون بحثاً عن انعتاقها واشراقها . وهذه الرسائل جميعها بالفارسية وإن كان لبعضها نظائر عربية . وهي تشتمل على : وعقل سُرْخ » (العقل الأحمر) ، و آواز بر جبرائيل » (حقيف جناح جبريل) ، « الغربة الغربية » ، و لُغَبَّ مُوران » ( لغة النمال ) ،

رسالة في «حالة الطفولية » ، «رُوزِي با جَمَاعتِ صُوفيان » (يوم مع جماعة الصوفيين »، «رسالة في المعراج » ، وصَفير سيمرغ » (صغير العنقاء) .

٤ ــ منقولات وترجمات وشروح على كتب الفلسفة القديمة والنصوص الدينية السماوية ، مثل : ترجمة ورسالة الطير ، لابن سينا إلى الفارسية وشرح على والإشارات ، وتأليف ورسالة في حقيقة العشق ، ترتكز على رسالة ابن سينا وفي العشق ، وتفاسير لعدة آيات قرآنية وأحاديث نبوية (١٦) .

اسم الواردات والتقديسات.

إن هذا الإنتاج ، مقروناً بالشروح المتعددة التي كُتبت عليه في مدى القرون السبعة الماضية ، هو ما يكون مصدر عقائد المدرسة الإشراقية . وإنها نثروة طائلة للحكمة ، تحتوي على رموز كثيرة مستمدة من شتى المذاهب بما في ذلك الزراد شتية والفيئاغورية والإفلاطونية والهرمسية أضيفت إلى رموز الإسلام . فمصادر نظريات السهروردي متعددة حقاً . فهو لم يكن ليتردد في أن يدخل في تركيب نظرته الكلية كل ما كان يقع عليه من العناصر المتجانسة في المذاهب الدينية الأخرى . ومع ذلك فالعالم عنده بالطبع عالم إسلامي قد تظهر على آفاقه رموز معينة ، ترقى إلى ما قبل الإسلام ، كما كانست والكاتدرائية ، الكونية عند دانتي عالماً مسيحياً تشاهد فيه بعض الزخرفات الإسلامية والاسكندرائية المعينة .

<sup>.</sup> The Books of Hours (1)

# مصا در محت الابشراق

إن المصادر التي استمد منها السهروردي العناصر التي ركب منها حكمته الإشراقية تتألف أولا وبصورة رئيسية من التصوف ، وخاصة مؤلفات الحلاج ، والغزالي ، الذي كان لكتابه ومشكاة الأنوار ، تأثير مباشر على العلاقة بين النور والإمام ، كما فهمها السهروردي ، وتشتمل أيضاً على الفلسفة المشائية الإسلامية كما ترد عند ابن سينا خاصة (١٧) . وإن كان السهروردي قد انتقدها بعض الشيء إلا أنه اعتبرها أساساً ضرورياً لفهم عقائد الإشراق . أما بخصوص مصادر ما قبل الإسلام ، فقد اعتمد كل الإعتماد على الفيثاغورية والأفلاطونية وعلى الهرمسية كما نشأت في الإسكندرية ثم حفظت وروجت في ما بعد في الشرق الأدنى على يد صابئة حران الذين كانوا يعتبرون المجموعة الهرمسية (١٨) بمثابة كتاب سماوي لهم .

وفوق هذه المصادر اليونانية ومصادر والبحر الأبيض المتوسط و وعلاوة عليها ، التفت السهروردي نحو الحكمة الإيرانية القديمة . فحاول أن يبعث عقائدها من جديد ، واعتبر حكماه ها الورثة المباشرين للحكمة كما نزلت قبل الطوفان على النبي إدريس أو ، أخنوع (اينوخ بالعبرية) ، الذي عده المؤلفون المسلمون عبارة عن هرمس . فاعتمد على الزراد شتية في استعمال رموز النور والظلمة خاصة وفي علم الملائكة الذي عول فيه على اصطلاحاتها تعويلا شديداً . إلا أن السهروردي قد أشار بوضوح إلى أنه ليس ثنائياً شديداً . إلا أن السهروردي قد أشار بوضوح إلى أنه ليس ثنائياً عمال من الأحوال ، وأنه لم يكن يرمي إلى اتباع التعاليم الظاهرية

الزِّرادُ شَتْبِينَ . بل على العكس ، اعتبر نفسه منتمياً إلى جماعة من الحكماء الإيرانيين أصحاب العقائد ، الباطنية ، القائمة على وحدة المبدأ الإلمي ، وأصحاب سنة سرية في صلب المجتمع الزَّرادُ شَتِي ، أو كما قال بعبارته :

وكان في الفرس أمة يهدون بالحق وبه كانوا يعدلون حكما(م) في الفرس أمة يهدون بالحق وبه كانوا يعدلون حكما(م) في المنابعة المجوس، قد أحيينا حكمتهم النورية الشريفة، التي يشهد بها ذوق أفلاطون ومن قبله، في الكتاب المسمى بحكمة

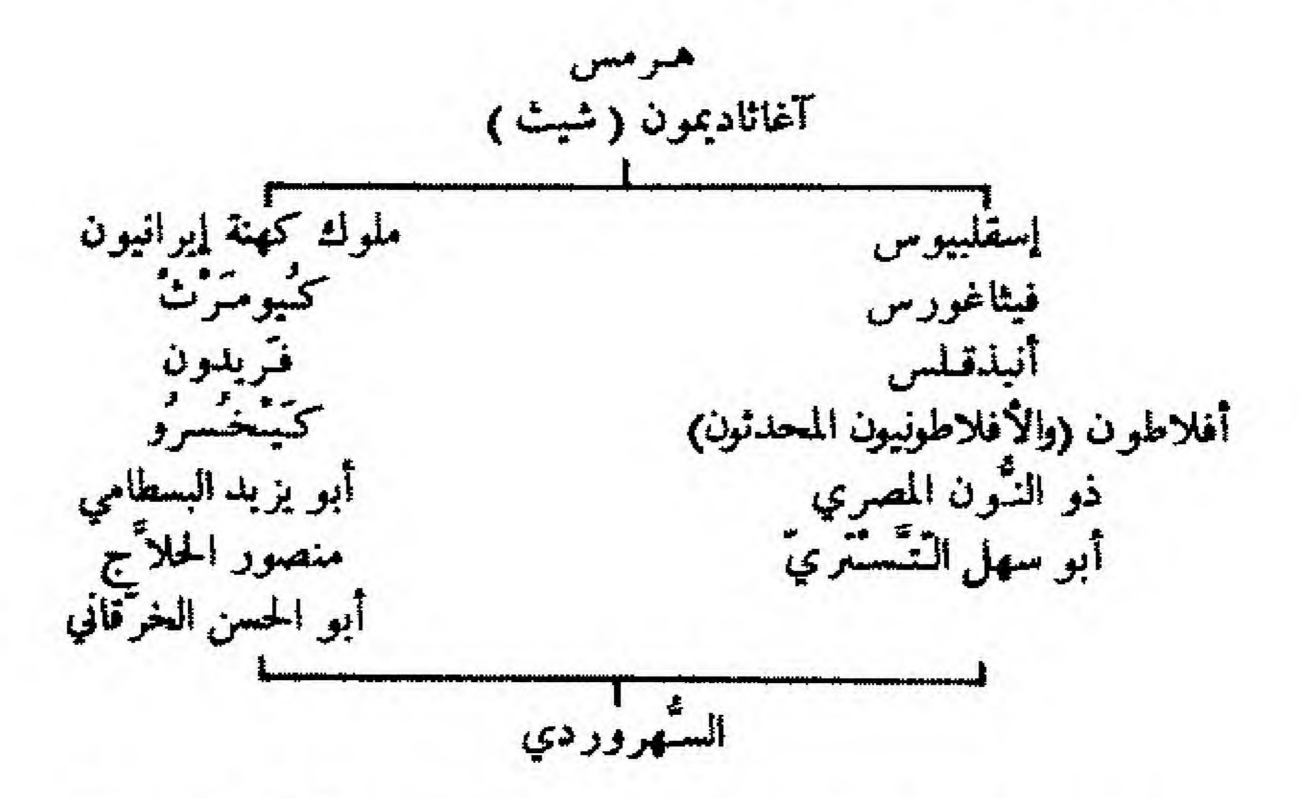
الإشراق. وما سُبقت إلى مثله » (١٩) .

ولكن لا يتبادرن إلى الذهن أن السهروردي في اعتماده هذا على هذا العدد من المصادر المختلفة ، كان يرمي إلى شيء مسن الانتقائية . فالسهروردي يعتبر نفسه الموفيق بين ما يدعوه بالحكمة اللد نية ، وبين الحكمة العتيقة . لقد كان يؤمن بأن هذه الحكمة كلية وخالدة ، هذه الحكمة التي تجلت في أشكال مختلفة بين القدماء من هنود وفرس ، من بابليين ومصريين ، ثم بين اليونان حتى زمان أرسطو ، الذي لم يعتبره السهروردي بداية الفلسفة عند اليونان ، فصره على بأن قصره على جانه العقل (٢٠٠).

إن تصور السهروردي لتاريخ الفلسفة لعلى درجة كبيرة من الأهمية في حد ذاته ، فهو يميط اللئام عن جانب أساسي من حكمة الإشراق . فالحكمة في اعتقاد السهروردي وكثير من مؤلفي العصور الوسطى قد أنزلها الباري على الإنسان عن طريق إدريس النبي أو هرمس ، الذي اعتبر على هذا الوجه مدى العصور الوسطى في الشرق وفي بعض مدارس معينة في الغرب مؤسساً للفلسفة والعلوم . ثم تفرعت الحكمة إلى فرعين ، امتد أحدهما إلى فارس والآخر إلى مصر ، ومن مصر امتد إلى اليونان ؛ وأخيراً ، دخلت عن طريق هذين المصدرين وعلى الخصوص فارس واليونان في تركيب الحضارة الإسلاميسة . والحق أن السهروردي كان ينظر الى أسلاف هدا

المباشرين في العالم الإسلامي ، لا على أنهم فلاسفة أعلام ، وإنما عدهم في باكورة المتصوفين . وهو يصف حلماً رأى فيه مؤلف وأثولوجيا ، الذي تصور أنه أرسطو مع أنه في الحقيقة أفلوطين ، فسأله عما إذا كان المشائيون كالفارابي وابن سينا فلاسفة حقيقيين في الإسلام ، فأجابه أرسطو : ولا، ولا إلى جزء من ألف جزء من رتبته. ثم كنت أعد جماعة أعرفهم فما ألتفت إليهم، ورجعت إلى أبي يزيد البسطامي وأبي محمد سهل بن عبد الله التستري وأمثالهما ؛ فكأنه استبشر وقال : أولئك هم الفلاسفة والحكماء حقاً ، (١٢١) .

ويمكن تلخيص رأي السهروردي في انتقال هذه الحكمة الكلية عن طريق سلسلة من الحكماء القدامي كان بعضهم حكماء وملوكا أسطوريين إيرانيين ، كما يلي :



وعلى هذا ، فإن شيخ الإشراق يعتبر نفسه المركز الذي يلتقي عنده مرة أخرى فرعا الحكمة ، اللذان كانا قد انبثقا عن نفس المصدر في زمان ما , ولهذا ، فقد حاول التوفيق بين حكمة زراد شت وأفلاطون ؛ كما حاول ذلك جميستوس بلتون Gemistos Piethon في الحضارة البيزنطية المجاورة بعد ذلك بثلاثة قرون ، على الرغم من أن الأثر والأهمية اللاحقين كانا بالنسبة الى الرجلين بطبيعة الحسال مُتفاوتين تماماً.

### معسنىالارشراق

لقد اختلف المسلمون مؤرخين وفلاسفة ، في نظرتهم إلى هذا الشكل من المعرفة المسمى بالإشراق ، الذي أبدعه السهروردي نتيجة لتوحيد فرعي المعرفة . فالجرجاني في دكتاب التعريفات، الشهير، يدعو الإشراقيين وفلاسفة أستاذهم أفلاطون»، في حين يدعوهم عبد الرزاق الكاشاني في شرحه على و فصوص الحكم ، لابن عربي أتباع شيث ، الذي يعتبر في المصادر الإسلامية مؤسس النقابات الحرفية الذي بدأت التعاليم السرية لهذه النقابات على يده وكانت ترَتبطَ مباشرة بالهرمسية . أما ابن وحشية ، أول مؤلف في العالم الإسلامي استعمل كلمة إشراقي في ما تعلم ، فكان الإشراقيون في نظره ، طبقة من الكهنة المصريين كانوا أبناء أخت هرمس (٢٢) . وهكذا نتبيَّن من هذه التعريفات ، أنهم جميعاً يربطون حكمة الإشراق بما قبل الفترة الأرسطوطاليسية ، أي قبل أن تصبح الفلسفة عقلية ؛ وحينما كان الحدس العقلي لا يزال أفضل الطرق لاكتساب المعرفة . ويأخذ السهروردي نفسه بتعريف مشابه لحكمة الإشراق : و وقد رتبت لكم قبل هذا الكتاب وفي أثنائه عند معاوقة القواطع عنه كتباً على طريقة المشائيين ولخمست فيها قواعدهم ومن جملتها المختصر الموسوم وبالتلويحات اللوحية والعرشيةي المشتمل على قواعد كثيرة ولخصت فيها القواعد مع صغر حجمه ؛ ودونه واللمحات » . وصنفت غيرهما ، ومنها مَا رَتَّبته في أيام الصِّبا . وهذا سياق آخر وطريق أقرب من تلك الطريقة وأنظم وأضبط

وأقل إتعاباً في التحصيل ، ولم يحصل لي أولاً بالفكر ، بل كان حصوله بأمر آخر . ثم طلبت عليه الحجة حتى لو قطعت النظر عن الحجة مثلا ، ما كان يشككني فيه مشكك .

وما ذكرته من علم الأنوار وجميع ما يُبتنى عليه وغيره يساعدني عليه كل من سلك سبيل الله عز وجل وهو ذوق إمام الحكمة ورئيسها أفلاطون صاحب الأيد والنور ، وكذا من قبله في زمان والد الحكماء هرمس إلى زمانه من عظماء الحكماء وأساطين الحكمة مثل انباذقلس وفيثاغورس وغيرهما . وكلمات الأولين مرموزة وما رد عليهم ، وإن كان متوجها على ظاهر أقاويلهم لم يُتوجه على مقاصدهم فلا رد على الرمز . وعلى هذا يُبتنى قاعدة الشرق في النور والظلمة ، رد على الرمز . وعلى هذا يُبتنى قاعدة الشرق في النور والظلمة ، الي كانت طريقة حكماء الفرس ، مثل جاماسف وفرشاوشتر وبوزرجميهر ومن قبلهم (٢٣).

# طبقات إزاغبيين في لهسلم

يتنفيع جلياً مما سبق من كلمات السهروردي أن حكمة الإشراق قائمة على كل من الإستدلال البحثي والحدس العقلي ، كل من التمرس الرسمي للعقل وتطهير النفس ، والواقع أن السهروردي يقسم مراتب الباحثين عن المعرفة ، تبعاً لتكامل إحدى هاتين الملكتين أو كلتيهما فيهم ؛ فهم في عرفه أربع طبقات (٢٤) :

١ ـــ طلبة بدأوا بحسون الظمأ للمعرفة ، وبالتالي أقدموا على

البحث عنها.

٢ – طلبة اكتسبوا المعرفة الشكلية وأتموا الفلسفة الاستدلالية ،
 ولكتهم بقوا غرباء عن العرفان , والسهروردي يعد الفارابي وابن سينا من هذه الطبقة .

٣ --- طلبة لم يقنعوا بأشكال المعرفة الاستدلالية على الإطلاق ، ولكنهم طهروا أنفسهم حتى بلغوا درجة الحدس العقلي والإشراق الباطني كالحلاج والبسطامي والتستري .

ق — طلبة أتموا الفلسفة الاستدلالية ، كما أجركوا مرحلسة الإشراق أو العرفان . وهو يدرج في هذه الطبقة ، التي يُطلق على أفرادها لقب وحكيم مُتألّه ، فيثاغورس وأفلاطون ، كما يدرج نفسه شخصياً في عدادها في العالم الإسلامي (٢٠٠) .

وفوق هذه الطبقات ، يأتي الملأ السماوي غير المنظور من الكائنات الروحانية ، التي يقف على رأسها القطب أو الإمام، الذي يقوم سائر أفراد الملأ الروحاني بدور الوكلاء بالنسبة اليه . وهذه

الكائنات الروحانية بدورها هي الوسائط التي تتلقى أرواح الناس الإشراق بواسطتها ؛ فتصبح في النهاية مرتبطة بالقُطب .

#### الرمزسيت الجغرافيت

قبل أن نحلل العناصر المختلفة لحكمة الإشراق هذه ، التي تحصل عن تزاوج الاستدلال والحدس، هنا، كلمة يجب أن تقال عن لفظة ﴿ إِشْرَاقَ ﴾ ذاتها وعن الرمزية الجغرافية المرتبطة بها . فكما رأينا في الفصل الأول ترتبط هذه الكلمة في العربية، بكل من الشرق، وعالم النور أو التنور . وعلى هذا المعنى المزدوج ورمزية الجهات الكامنة فيه يبني السنهروردي وصفه التشريحي للكون ؛ كما فعل ابن سينا بدقة أقلّ من قبله . فالجغرافيا (المقدسة) التي تقوم العقيدة الإشراقية عليها ، تُحوّل البعد الأفقي المبتد من الشرق إلى الغرب، إلى بُعد عمودي، بمعنى أن الشرق عبارة عن عالم النور المحض أو عالم الملائكة المجرَّد من كل ظلام أو مادة ، فهو محجوب عن العيون البشرية إذاً . كما يقصد بالغرب عالم الظلام أو المادة ، وبالغرب الأوسط السماوات المرثية حيث يمتزج النور بشيء من الظلمة . وهكذا يتحول اتجاه الشرق والغرب أفقياً في اتجاء عمودي ، بمعنى أن الغرب يعتبر بمثابة هذا الوجود الأرضي الذي غلبت عليه المادة ، وأن الغرب الأوسط هو السماوات الفلكية ، والشرق الحقيقي هو ما وراء السماء المرئية وما فوقها ، فكان إذا محجوباً عن الأبصار البشرية . وبناء عليه ، فالحد الفاصل بين المشرق والمغرب ليس فلك القمر ، كما هي الحال في الفلسفة الأرسطوطاليسية ، بل هو سماء الكواكب الثابتة ، أو المحرك الذي لا يتحرك . فالأفلاك التي يدرسها عالم الهيئة لا تخرج عن كونها جزءاً من الغرب إذاً ، وإن كانت تمثل جزءا أنقى منه ؛

فهي أقرب إلى عالم الأنوار الا انها مع ذلك ممتزجة بالمادة، لذا كانت عارية عن الكمال الذي هو وقف على الشرق ، الخاص بالجواهر الملكية الخالصة . أضف إلى ذلك أنه ليس هناك تمييز حاسم بين مناطق ما تحت القمر وبين السماوات ، كما هو في النظام الأرسطى .

يتوجب علينا أن نفهم لغة السهروردي عندما يتحدث عن المشرق والمغرب أو شروق الشمس وغروبها على أساس هذه النظرة إلى جغرافية الكون . وفي اطار هذه النظرة تجري أحداث معظم تمثيلياته الرمزية ، وخاصة وقصة الغربة الغربية » ، التي رمز فيها إلى هبوط الإنسان إلى العالم المادي بنفيه إلى المغرب ، أي بسقوطه في بتر بمدينة القيروان الواقعة في المغرب الأقصى للعالم الإسلامي ، بينما اعتبر اليمن موطنه الأول الذي غادره والذي يأمل العودة إليه ، وهو البلد الذي يقع على الجهة اليمنى ، فكان رمزاً لمشرق الأنوار التي أقامت فيه النفس كجوهر ملكي قبل الانفصال والهبوط إلى عالم المادة (٢١) .

### مكذالابشراق ومبادؤها الأساسية

ليس هناك مصدر نرجع إليه إذا أردنا فهم المبادىء الأساسية الممدرسة الإشراقية أفضل من كتاب وحكمة الإشراق، نفسه ، الذي سنحلل محتوياته باختصار الآن . ألف السهروردي هذا الكتاب الذي يعتبر من حيث الأسلوب الأدبي واحداً من أبرز الكتب في بابه سنة ١٩٣٥ (١١٨٦) ، في مدة لا تتجاوز بضعة أشهر . فقد هبط عليه فجأة عن طريق روح القدس، وعلى حد قول السهروردي نفسه: وفي وقت كانت السيارات السبعة مقترنة في برج الميزان، ويدل أسلوبه على أنه كتب على عجل وأنه جاء عفو الخاطر ؛ فجاء مظهراً للعبقرية الأدبية للكاتب ، الذي تجلى جمال أسلوبه وجزالته في آثاره العربية والفارسية على حد السواء .

إن وحكمة الإشراق و لا يجري على السنة المألوفة في التقسيم إلى منطق فرياضيات فطبيعيات فإلهيات ، مع أن قسم الرياضيات قد يحذف أحياناً كما هي الحال في معظم النصوص الفلسفية العربية الأخرى كو الشفاء و والنجاة و لابن سينا والمؤلفات التعليمية الثلاثة الكبرى الأخرى للسهروردي . فهذا النص المهم لحكمة الإشراق يشتمل على مقدمة وجزئين ، ويبتدىء بالمنطق وينتهي بالوحدة والوجد الروحيين.

١ .... نقد الفلسفة المشائية

يشرح السهروردي في المقدمة كيفية تأليف الكتاب وما هي طبيعته وما هو الهدف من وراثه . وبعد أن يعرف مدلول الكتاب العام على هذا النحو ، يفرد القسم الأول للبحث في المنطق على طريقة أرسطو وفرفوريوس ، دون أن يسلم به جملة ، بل هو يكرس الفصل الثاني من القسم الأول لتحليل شامل لبعض نواح من الفلسفة الأرسطوطاليسية ، بما فيها المنطق . وهنا ينتقد الحد الأرسطوطاليسي ويعتبره تحصيل حاصل ويحصر الأعراض التسعة في أربعة هي : النسبة ، الكيف ، الحركة .

أما بخصوص نقده العام لأرسطو والمشائيين المسلمين ، فهسو يهاجم بعض الآراء الأساسية في فلسفتهم ليمهد بذلك لوضع عقائده الإشراقية المخاصة . وعلى سبيل المشال ، لا يقبل رأي ابن سينا والأرسطوطاليين الآخرين أن الوجود هو الأصل، وأن الماهية تتوقف في تحققها على الوجود ، فالسهروردي يرى (على الأقل بحسب التفسير السائد لأقواله) ، أن ماهية الشيء هي التي تتصف بالحقيقة ، وأنها أصيلة ؛ بينا الوجود يلعب دوراً ثانوياً هو دور العرض المضاف إلى الماهية . هذا الرأي الذي يطلق عليه اسم وأصالة الماهية ، على الرغم من أن الميرداماد سلم به في ما بعد ، كان موضع انتقاد شديد من قبل مكلاً صدرا ، الذي أول حكمة الإشراق كلها على أساس مبدأ وأصالة الوجود » ، وأحل مينافيزيقا الوجود عمل مينافيزيقا الماهية السهروردية (٢٧) .

وينتقد السهروردي أرسطو بشدة أيضاً ، لأنه رفض التسليم ، على غرار أستاذه ، بعالم الأنواع الأصلية أو «المثل الأفلاطونية » ، ولأنه جرد الأشياء في الدرجات العليا من الوجود من كل حقيقة . كما أنه يرد التعريف الأرسطوطاليسي للمكان ، مفضلاً مفهوماً قريباً

من مفهوم أفلاطون .

ويعدل السهروردي النظام الأرسطوطاليسي برد أحد مبادئه الأساسية ؛ وهو الإعتقاد بالصورة والمادة ، الذي يعتبر العمود الفقري للفلسفة الطبيعية عند المشائيين ، فالعالم لدى السهروردي والمدرسة الإشراقية عامة ، يتألف من درجات من النور والظلمة التي هي عبارة عن انعدام

النور . فالأجسام ، من حيث ناحيتها المادية ، ليست أكثر من هذه الظلمة أو الحجاب الذي يحول دون نفاذ النور . أما بخصوص الصورة الأرسطية ، فهو يعتبرها بمثابة الملاك الذي يسهر على كل شيء ويحفظه، أي النور الذي يحتوي عليه كل جسم ، وبحكمه يوجد .

ويعترض شيخ الإشراق أيضاً على دليل المشائيين على خلود النفس لكونه ضعيفاً جداً ، ويتناول في الواقع مسألة دراسة النفس من وُجهة نظر مختلفة؛ فعلى حين يهتم الفلاسفة الأرسطوطاليسيون باللرجة الأولى بتعريف قوى النفس المختلفة ، يهتم السهروردي باثبات الأصل السماوي للنفس وتعاسة وضعها الحاضر ، ومن ثم بالبحث عن طريق لانعتاقها من سجنها الأرضي أو ومنفاها الغربي ؛ حتى تعود مرة أخرى إلى موطنها الأصلى . وهناك فقط يمكنها أن تجد السعادة والسلام .

وأخيراً ، لا مندوحة من الإشارة إلى انتقاد السهروردي لنظريني الرؤية اللتين كانتا رائجتين في القرون الوسطى. فقد الترم الأرسطوطاليسيون على وجه العموم بالرأي القائل بأنه عند حدوث الإبصار يقع النور المنبعث من المرئي على إنسان العين ، ومنه ينتقل إلى الحس المشترك وأخيراً إلى النفس ، التي ترى الشيء على هذا الوجه . أما الرياضيون فقد التزموا بنظرية مضادة تقول بأنه عند حدوث الإبصار يخرج من العين مخروط من النور رأسه في العين وقاعدته على الشيء المرئي . والسهروردي في رد هاتين النظريتين ، يربط الحركة المادية الرؤية والسهروردي في رد هاتين النظريتين ، يربط الحركة المادية الرؤية أن يبصر الشيء المضيء فقط . وفي مثل هذه الحالة ، تحيط نفس أن يبصر الشيء المضيء فقط . وفي مثل هذه الحالة ، تحيط نفس الرائي بالمشيء وتتألق بنوره ، ان فعل الاشراق هذا ، هو ما يطلق الرائي بالمشيء وتتألق بنوره ، ان فعل الاشراق هذا ، هو ما يطلق عليه اسم الإبصار . وعلى هذا ، فالرؤية المادية نفسها تشترك في العلييعة الإشراقية لكل معرفة .

وبعد أن يفرغ السهروردي من هذه الجوانب من الفلسفة المسّائية وبعض الجوانب الأخرى ، يتطرق في القسم الثاني من الكتاب إلى شرح أصول حكمة الإشراق نفسها . فيقسم هذا القسم إلى عدة فصول تتناول على التوالي : معنى النور ودرجاته المختلفة وعلم الوجود القائم على رمزية ضوئية ومراتب العالم الملكي أو علم الملائكة فالفيزياء فعلم النفس وأخيراً ، المسائل المرتبطة بالمعاد والإنحاد الروحاني .

# نورالأنوار وعسلم الوجود

إن الوجود بأسره ، عند السهروردي ، ليس إلا نوراً تتفاوت درجات شدته . فهو لا يحتاج إلى تعريف ، لأن المرء إنما يعرف الغامض بالواضح ، وليس هناك أوضح أو أجلى من النور . وعليه ، فليس ثمة ما يمكن تعريفه به . والحقيقة ، أن جميع الأشياء تتضح بفضله ، لذا يجب أن يعرف كل شيء تبعاً له . والنور المحض ، الذي يُعلل عليه السهروردي اسم و نور الأنوار » ، هو الذات الإلهية ، التي يبهر سناها الأبصار لنورانيتها وشدتها . والنور الأعلى هو مصدر الوجود كله ؛ ما دام الكون في جميع درجات وجوده عبارة عن درجات متفاوتة من النور والظلمة فحسب . هذا ، أو بعبارة السهروردي نفسه : وإن ذات النور المطلق الأول ، الله ، يفيض إشراقاً دائماً به يتجلى ويوجد الأشياء جميعاً ، وبواسطة أشعته يمدها بالحياة . إن كل شيء والحصول على هذا الإشراق هو النجاة » (٢٨) .

وبناء عليه ، فالمرتبة الوجودية لجميع الكائنات تتوقف على مدى القرابها من النور الأعلى ومدى تألقها بذاتها . ويشير السهروردي إلى عدة طرق يمكن بواسطتها تمييز طبقات العالم المختلفة . وعلى سبيل المثال ، فإن الإنسان يستطيع أن يتأمل في جميع الأشياء من وُجهة نظر ما إذا كانت نوراً أو ظلاماً . فإن كانت نوراً ، فهي إما أن تكون قائمة بذاتها ، فتسمى حينذاك نوراً مجرداً ، أو تكون متوقفة على شيء فتسمى نوراً عرضياً . وعلى الوجه نفسه ، إما أن تكون على شيء فتسمى نوراً عرضياً . وعلى الوجه نفسه ، إما أن تكون

الظلمة موجودة بذاتها فتسمى غسقاً، او متوقفة على شيء آخر وتسمى حنذاك هنئة .

ويتناول السهروردي أيضاً تقسيم الموجودات ، بناء على مدى إدراكها وشعورها . فالموجود ، إما أن يكون مدركاً لوجوده أو خافلاً عنه . فإن كان مدركاً ، فإدراكه ، إما أن يقوم في ذاته ، كما هو الحال بالنسبة إلى النور الأعلى أو الله والملائكة والنفس الإنسانية والأنواع الأصلية ، أو يكون متوقفاً على شيء آخر في علمه بنفسه كالنجوم والنار . وكذلك ، إذا كان الموجود غافلاً عن نفسه ، فإما أن يكون قائماً بنفسه ، فيكون ظلمة ، كما هي حال سائر الأجسام الطبيعية ، أو يوجد بواسطة موجود آخر ، كما في الألوان والروائح . وعلى هذا الوجه ، تتباين مراحل النظام الكوني المختلفة بعضها عن يعض . وأخيراً ، فإن مقياس التفرقة هو درجة النور التي يختص بها كل شيء ، والي هي بمثابة المعرفة والإدراك أيضاً . وعليه ، قالكون يصدر عن النور الأعلى دون أن يكون هناك اتصال جوهري أو مادي بين الإثنين . زد على ذلك أن نور الأتوار له خليفته المباشر في كل منطقة . مثال ذلك الشمس في السماء ، والنار بين العناصر ، ثم نور العظمة أو والنور الإسفهبذي، في نفس الإنسان ، حتى لتتجلى مظاهره سبحانه في كل مكان وتشهد جميع الأشياء بمضوره .

#### المسلاكة

يحتل علم الملائكة، الذي يرتبط بهذه السلسلة الطويلة من الأنوار أو الجواهر الملكية الواقعة بين هذا العالم المظلم والنور الأعلى ، مركزا رئيسياً في العقيدة الإشراقية . فالملاك هو في الوقت نفسه حارس هذا العالم والوسيلة للمعرفة والموجود الذي يحاول الإنسان أن يتشبه به ويسعى وراءه في هذه الحياة الأرضية (٢٩).

وبينا يعتمد السهروردي إلى حد كبير على علم الملائكة المزدكي في بيان درجات الملائكة المختلفة ويستخدم اصطلاحاته التي بقيت حتى يومنا هذا جزءاً من التقويم الإبراني (٣٠) في تسميته للأنوار الملائكية المتنوعة ، يستفيد كذلك من المصطلحات الإسلامية المتعارفة المستنبطة من القرآن (٣١). إن الجمال وهيمنة الملاك هما ما يتألق في عالم الإشراق وما يبهر عيون كل من توخى التعللم إليه .

ولا يحدد السهروردي عدد الملائكة بحيث تطابق عدد الأفلاك المرثية كما فعل الفاراني وابن سينا . ولا يقصر درجاتها من الحرية على وجود التعقل الثلاثة التي أحصاها المشائيون (٣٢).

فالواقع ، أنه ينتقد أسلافه لتحديدهم الملأ الملائكي على هذا الوجه . فعدد الملائكة لدى السهروردي مساو ، لا للأفلاك العشرة التي وصفها علم القلك في العصور الوسطى ، وإنما لعدد الكواكب الثابتة . أي أنها عملياً لا تحصى فتعدادها يستعصي على مداركنا. والطرق التي بها يتلقى الملائكة الفيض الإلمي والتي عنها يصل الإشراق إليهم ليست مقصورة على شكل منطقي واحد متصور من قبل .

إن الملا الأعلى لدى السهروردي يقع في نظامين : طوفي وعرضي ، وعلى رأس النظام الطولي يقف الملائكة المقربون وأعلاهم يسمى بكل من الاسمين : بهمتن (فوهمومين المزدكي) ، والنور الأعظم أو النور الأقرب (۱۳۳ . وهذا الملك المقرب الأعلى يوجد الملك المقرب الأدنى له ، الذي يتلقى الفيض عنه كما يتلقاه عن نور الأنوار أيضاً . وينتقل هذا الفيض بالتالي إلى من يليه ، حتى يكتمل النظام الطولي الذي يلقب كل من أفراده بالنور القاهر . ويطلق على هذا النظام أيضاً ، السم عالم الأمهات (۱۳۶) ؛ ما دامت جميع الأشياء في العالم متولدة منه ، وما دام لكل عضو من أعضائه صفة القهر بالنسبة للأدنى ، وللأدنى صفة المحبة للأعلى . وكل نور ه برزخ ، بين النورين الأعلى والأدنى صفة المحبة للأعلى . وكل نور ه برزخ ، بين النورين الأعلى والأدنى الغلم ويظهره في وقت واحد . فيخفيه بمعنى أنه لا ينتقل بكامل شدته ، العلما ويظهره بأن يسمح لمقدار معين من الإنتشار أو الإشعاع بالنفاذ من خلاله ليمكن العضو الأدنى التالي في السلسلة من الظهور إلى حيز خلاله ليمكن العضو الأدنى التالي في السلسلة من الظهور إلى حيز الوجود .

وعن جانب الذّكورة في هذا الملا الأعلى - يعني ناحية السلطة والمراقبة - ينجم النظام العرضي للملائكة، الذي يقابل عالم الأنواع الأصلية أو المثل الأفلاطونية . وأفراد هذا النظام لا تولد بعضها بعضاً ، كما هو الحال في النظام الطولي ، بل على المكس ، إنها توجد جنباً إلى جنب. إن كل شيء في العالم الظاهر وطلسم و المستم الأحد الأنواع هذه ، وعتوياً وعلى تأثيره الملائكي الخاص . ولذلك فإن السهروردي يطلق على هذه المثل اسم أرباب الأنواع أو أرباب الطلسم ؛ ما دام كل منها قاهراً لنوع خاص ، هو النوع السماوي والمثال الأفلاطوني بالنسبة اليه . وهنا يستفيد السهروردي استفادة كلية من أسماء وإمشا بندان المزداكيين و في تسمية نماذج الأنواع المختلفة . وعلى سبيل المثال : فإنه يسمي نموذج الماء خرداد ، والمعادن شهريور ، والنار أرد يبهشت . فكل من هذه الأشياء تحت

سيطرة الملاك العرضي الخاص ، يتصرف كطلسم له . وعلى هذا الوجه ، يوحد السهروردي بين المثل الأقلاطونية وبين القوى المنفصلة لأهنور امتزداً في الزرادشتية .

وهكذا ، فإن هذين النظامين اللذين سبق ذكرهما ، لا يزالان فوق العالم الظاهر . أما الآن ، فعن جانب الأتوثة للنظام الطولي للملائكة المقربين ، الذي هو مظهر حبهم وولائهم للنورانية والإشراق ، تنجم الكواكب الثابتة ومن خلالها الأفلاك السماوية الأخرى . وعليه ، فالسماوات الظاهرة تجسيد للجواهر الملائكية ؛ ويمكن اعتبارها في المحقيقة تبلوراً للناحية والعدمية ، في الملائكة المقربين ، أو حرمانها ، أو انقصالها عن نور الأنوار ، الذي يمكن أن يعتبر حقاً مطلقاً دون سواه ؛ وعليه كان بريئاً من أي نوع من أنواع النقص .

وأخيراً ، ينشأ عن النظام العرضي للملائكة نظام ملائكي أوسط ، من شأنه أن يتصرف كخليفة ويحكم على الأنواع مباشرة . وتسمى أعضاء هذا النظام الوسطى ، والأنوار المدبرة ، وأحياناً ، الأنوار والإسفية بدية ، وقد أطلق هذا الإسم خصيصاً على أولئك الملائكة الذين يحكمون النفس الإنسانية ، فهذه الملائكة تحرك الأفلاك بواسطة العيشق وتحرس جميع الكائنات الأرضية من معادن ونباتات وحيوانات

وآناسي

وبالنسبة إلى الإنسان ، فئمة نور اسفهبلذي في صلب كل نفس يتحكم في كل أفعالها . أما بالنسبة إلى النوع الإنساني بجملته ، فإن جبرائيل هو ملاكها ؛ فهو «رب النوع الإنساني» الذي يعتبره السهروردي عبارة عن الروح القدس وروح النبي محمد عليه الصلاة والسلام وعن طاقة الوحي أيضاً ، ما دام جبرائيل هو الموحي الأعلى لكل معرفة (٣٦) .

وبالإضافة إلى أن للجنس البشري ملاكه الحارس، فإن للإنسان حارسه العاص المقيم في عالم الملائكة . فالسهروردي يرى أن لكل نفس وجودا في العالم الملائكي سابقاً لنزولها إلى حيز البدن. ولدى

دخولها إلى البدن انقسمت النفس أو الجوهر الباطني الذي هو نواتها الملائكية غير المادية إلى قسمين ، قسم بقي في السماء وقسم نزل إلى سجن البدن أو وقلعته باللك كانت النفس الإنسانية دائمة التعاسة في هذه الدنيا . فهي تبحث بالفعل عن نصفها الآخر ، عن وتوأمها بالسماوي ، ولن تظفر بالغبطة والسعادة الآخيرة إلا إذا اتحدت بنصفها الملائكي واستعادت موطنها السماوي . فتحقيق الكمال الإنساني إذا يكمن في اتحاد الإنسان مرة أخرى بذاته الروحانية أو بنموذجه الملائكي ، الذي هو وذاته بالمحقيقية ، التي ينبغي أن يبلغها إذا أراد أن ويكون باحق أن يبلغها إذا أراد أن ويكون وحقاً ، أي إن عليه أن يصير ما هو حقيقة . ولن يتحقق السلام أو يضع حداً لهيامه على وجهه كطفل ضائع في متاهة الكون ، السلام أو يضع حداً لهيامه على وجهه كطفل ضائع في متاهة الكون ، على يتحد من جديد مع ملاكه الحارس ، الذي هو وذاته بالحقيقية (٢٧).

### الطبيعيّات وعلم لنفسس

ما ان يتم السنهروردي بحثه في عالم الملائكة ، حتى يتطرق إلى عالم الأجسام والتفوس ، أي الطبيعيات وعلم النفس . والطبيعيات عنده، كما يجب أن يتوقع المره ، طبيعيات قائمة على النور لا على نظرية الصورة والهيولى الأرسطوطاليسية التي رفضها. فجميع الأجسام درجات متفاوته من النور والظلمة ، ودراسة الطبيعيات عبارة عن دراسة نور خففت من لمعانه وأضعفته ظلال العالم المادي . ويقسم السنهروردي الأجسام إلى ثلاثة أقسام : تلك التي تحجب النور وتمنعه من الدخول اليها ، وتلك التي تشف فلا تحجب النور إذا ، وأخيراً تلك التي تسمح للنور بالنفاذ بدرجات متفاوتة ، فكانت إذاً منقسمة بدورها إلى عدة أقسام . "

فالسماوات إذا في حالة نورانية من النوع الثاني ، والتراب من النوع الثاني ، والمواء من النوع الثاني ، والهواء من النوع الثاني ، والهواء من النوع الثالث الذي يشتمل على عدة درجات . أما النار رابعة العناصر الأربعة ، فإن السهروردي لا يعتبرها عنصراً أرضياً كالعناصر الاخرى، وإنما هي صورة نورانية وخليفة وبمثل وللنور الأعلى ، في العالم الأرضى .

وعلى هذا الأساس ، يمضي السهروردي في بيان مختلف الظواهر الطبيعية وخاصة الظواهر الجوية متبعاً النهج المشائي العام ، ولكن مع تشديد مختلف ، وعلى مثال ذلك ، انه بالرغم من موافقته على التبخر ونظرية البخار ، يشدد على أهمية النور في باب الظواهر والتغيرات الجوية ، والواقع ، أن طبيعيات السهروردي برمتها تقوم أساسياً على الجوية ، والواقع ، أن طبيعيات السهروردي برمتها تقوم أساسياً على

دراسة الأجسام كبرازخ بين الدرجات المختلفة للنور الذي تعكسه أو تنقله بمقادير متفاوتة . فالأجسام تحكمها الأفلاك ، والأفلاك النفوس ، والنفوس طبقات الملائكة المختلفة ، والملائكة يحكمها نور الأنوار القاهر لكل ما في العالم .

ومن اختلاط العناصر ، تنشأ الموجودات الأرضية الثلاثة ، التي يؤلف كل عضو من أعضائها طلسماً لملاك معين . ففي عالم المعادن مثلا نجد أن للذهب والجواهر لمعاناً خاصاً ، كما أن لها تأثيراً على نفس الإنسان هو عبارة عن توفير السرور والسعادة لها ، لأن النور فيها مشابه للنور الذي تحتويه النفس الإنسانية . وكذلك الحال بالنسبة إلى النباتات والحيوانات . فالنور الملائكي قاهر يتحكم في الناد من المناد المناد

أفعال كل نوع .

وينهج السهروردي نهج ابن سينا والمشائيين الآخرين بدقة في تعداد قوى النفس النباتية والحيوانية (٣٩٠ . قالنفس النباتية لدى شيخ الإشراق تملك القوى الأساسية الثلاث : الغاذية والنامية والمولدة . والغاذية بدورها عبارة عن أربع قوى هي الجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة . والنفس الحيوانية تملك علاوة على ذلك قوى الحركة، وهي عبارة عن الرغبة والغضب والشهوة ؛ وهي المميزات الخاصة للنفس الحيوانية . ولكن هذه القوى ، سواء في النفوس النباتية أو الحيوانية ، عبارة عن مجرد مظاهر للنور الملائكي الكامن في كل نوع ؛ ويجب عبارة عن مجرد مظاهر للنور الملائكي الكامن في كل نوع ؛ ويجب أن تدرك أفعالها من حيث نسبتها إلى ذلك النور .

والإنسان ، الذي يعتبر أكمل أنواع الحيوان ، يملك بالإضافة إلى هذه القوى المذكورة والحواس الخمس الظاهرة التي يشترك معه فيها بعض الحيوانات العليا خمس حواس باطنة ، توصل الإنطباعات المتلقاة من العالم الخارجي إلى النور الإسفة بذي الكامن في داخله . ويعد السهروردي من هذه الحواس الخمس : الحس المشترك والواهمة والمدكة والمتخيلة (١٠) والحافظة ؛ تتوجها جميعاً النفس الناطقة ، التي هي أخيراً نفس النور الإسفة بدئي ، ذلك القبس من النور

الملائكي الذي أصبح سجيناً في قلعة البدن إلى حد نسيت معه موطنها الأول . والواقع ، أن السهروردي والإشراقيين لم يكونوا مهتمين باحصاء القوى النفسية بقدر اهتمامهم بعرض الحالة المثيرة للشفقة التي آلت اليها النفس ، وطريقة الذكر والتدكر التي تجب معاناتها من أجل تذكر الوطن الذي فقدته ، فتحاول إذ ذاك استرجاعه مرة أخرى .

### المعاد والاتحساد الروحاني

يدور القسم الأخير من وحكمة الإشراق، على مسالة المعاد الروحاني ومآل النفس بعد الموت. فالسهروردي يرسم معالم الطريق الذي تستطيع النفس من خلاله أن تتحرر من قيودها المادية وهي بعد رهينة الجسد، وتتمتع باشراق النور الملائكي، وهو ما ينبغي أن يكون الضالة المنشودة للناس جميعاً. فكل نفس، بغض النظر عن درجتها من الكمال، تنشد النور الأعلى في كل برهة من حياتها بحتى ولو كانت غافلة بذاتها عن الموضوع الأصيل لنشدانها هذا. فالمؤرح والغبطة ينجمان عن الإستنارة بالنور السماوي حتى ، إن السهروردي يذهب إلى اثبات أن الإنسان الذي لم يذق فرحة الإستنارة بالأنوار القاهرة، لا يدري ولو معنى الغبطة في الحقيقة (١٤١). فجميع الغراح الحياة الجزئية العابرة، ليست إلا انعكاسات لفرح الإشراق والعرفان.

وتتوقف حالة النفس بعد الموت على درجة الصفاء والمعرفة التي أحرزتها في هذه الحياة . وهناك على هذا الأساس من التفرقة ثلاث طبقات للنفس : نفس أولئك الذين حققوا قسطاً من الصفاء في هذه الحياة وهم السعداء ؛ وأولئك الذين أظلمت أرواحهم بالشر والجهل ، وهم الأشقياء ؛ وأخيراً ، أولئك الذين فازوا بالقداسة والإشراق في هذه الحياة ، وهم الحكماء المتألمون . فأما نفوس أفراد الفئة الأولى ، فترحل بعد الموت الى عالم الأنواع الأصلية حيث تتمتع بالأصوات فترحل بعد الموت الى عالم الأنواع الأرضية إلا ظلالاً لها . وأما والمذاقات والروائح التي ليست نظائرها الأرضية إلا ظلالاً لها . وأما

نفوس أبناء الفئة الثانية ، فترحل إلى عالم الصور المعلقة ، وهو متاهة المخيال الكوني ، والعالم المظلم للقوى الشريرة والجن .

وأما نفوس العارفين والأولياء ، فتصعد بعد مقارقتها للبدن إلى ما فوق العالم الملائكي لتسعد بنعيم قربها من النور الأعلى (٢١).

أما حالة النفس بعد الموت وما إذا كانت تعاني ألما أو تنعم بالسعادة فتتوقف على كل من صفائها وكمالها ، أي استكمال إمكانياتها عن طريق التحقيق والمعرفة . فالنفس الصافية الكاملة ، أو على الأقل التي تتمتع بإحدى هاتين الصفتين، لا يطول عدابها لانفصالها عن العالم، معشوق الكثرة الساحقة من الناس في هذه الحياة . أما النفس المدنسة والناقصة أو الجاهلة ، فهي التي تقاسي عذاباً دائماً لانفصالها عن العالم فقط . ومن ثم ، يقترح شيخ الإشراق على الإنسان ، أن يكون مدركاً للحظات النفيسة في حياته المعطاة له ، فيقضيها في تطهير نفسه مدركاً للحظات النفيسة في حياته المعطاة له ، فيقضيها في تطهير نفسه مدركاً للحظات النفيسة في حياته المعطاة له ، فيقضيها في تطهير نفسه مدركاً للحظات النفيسة في حياته المعطاة له ، فيقضيها في تطهير نفسه حتى تصبح كالملك شبيهة بنموذجها السماوي .

### أهمية القصيص الزمزية

إن تحليل العقائد الأساسية للحكمة الإلهية الإشراقية، كما جاءت ه في حكمة الإشراق، ، يلقي الضوء على الناحية التعليمية في كتابات السهروردي ، التي تتجلى الحقيقة الإلهية فيها بشكل موضوعي . إلا أن علينا حتى نحصل على الصورة الكاملة لرسالة السهروردي والمدى الكلى لكتاباته ، أن نتطرق إلى دراسة القصص التخيلية أو الرسائل الرمزية والصوفية التي تروى فيهسا قصة تجربة روحية معينة في لغة رمزية غنية، يمثل الرمز فيها أحد مقومات الرؤيا ذاتها. ففي هذه الرسائل القصيرة ، التي تشبه في كثير من النواحي حكايات القرون الوسطى الرمزية ، مثل ؛ بارسيفال ؛ ( Parsifal ) ، لا يعمد المؤلف إلى إظهار الحقيقة من جميع نواحيها ؛ بل بالأحرى ، يميط اللثام في كل رسالة عن وجه معين للحياة الروحية وعن تجربة وباطنية» معينة، كما يتربح الستار عن مجموعة معينة من الرموز التي تعطي القارىء لمحة عن بعض مظاهر عالم الإشراق ، وعن روح السهروردي ذاته أيضاً . ونحن لا نستطيع هنا أن نتناول القصص بمجموعها ؛ إلا أنه من المفيد ، للتعرف الى طبيعتها العامة ، أن نقوم بدراسة وجيزة لإحداها ، وهي وآواز بر جبرائيل ۽ (٤٣١ ؛ فإن لها خواص معينة تشترك الأخرى فيها . والقَصة الأولى تنقسم إلى جزئين : في الأول منهما ، يتخيل التلميذ أو بطل القصة الحكيم ؛ وهو ه النبيي الكامن في داخله، والملاك الذي عليه أن يرشده إلى طريق ادراك الحقيقة ؛ فيسأل الحكيم عن موطنه الأصلي، فيجيب بأنه يأتي من وطن «اللاحيث» التي تعني حرفياً مدينة المثال ( Ttopia ) ؛ وهي أرض لا وجود لها في هذا العالم ولا مكان لها لأنها تعلو على أبعاد الحيز الثلاثة . هنا يبدأ التلميذ وقد اكتشف من أين يأتي الأستاذ ، يبدأ في سؤاله عن مختلف نواحي عقيدته .

أما في الجزء الثاني من القصة ، فتتغير اللهجة العامة ويطلب التلميذ من الحكيم أن يتعلم كلام الله ؟ فيستجيب الحكيم لطلبه ويعلمه أولا أسرار علم الجفر ، أي علم المعاني الباطنية ، القائمة على الرمز العددي ، للحروف والكلمات . ومن ثم يخبره بأن الله خلق كلمات (جمعني الـ Logos) كالملائكة ، وخلق كلمة عليا تعلو جداً عن الملائكة ما تعلو الشمس على النجوم ، وأن الإنسان ذاته كلمة من الله وترنيمة من جناح جبرائيل ، وان جناحي جبرائيل يهيمنان على السماوات والأرض روهي عالم الفللال أو «المغرب») التي ليست أكثر من ظل جناحه الأيسر ؛ على حين أن عالم الأنوار الملائكية أو «المشرق» ، همو انعكاس جناحه الأيمن . وعلى هذا ، فجميع الأشياء في هذه الدنيا قد أوجدت عن طريق ترنيم جناح جبرائيل . فبالكلمة ، بصوت يتراح هذا الملك المقرب ، وجد الإنسان . وبالكلمة (بالاسم الإلمي) يورد إلى فطرته الأولى ومنشأه الإلمي .

### التراث الابشراقي

يتهم العلماء المحدثون السهروردي في بعض الأحيان ، بأنه كانت له ميول ضد الإسلام وبأنه عمد إلى احياء الزرادشتية في وجه الإسلام (٤٠) . ولكن المسألة ليست كذلك . صحيح ، كما وضحنا بما فيه الكفاية ، أن السهروردي قد استخدم الرموز الزرادشتية كما استخدم آخرون كجابر بن حيان مثلا الرموز الهرمسية للتعبير عن تعاليمه ؛ ولكن هذا لا يدل مطلقاً على أن عقائده كانت مناهضة للإسلام . إن شمول الإسلام هو الذي سمح له بأن يؤلف بين الكثير من العناصر المختلفة ، ومكن والباطنية و الإسلامية من استخدام لغة الأشكال السابقة الموروثة . وفي بلاد فارس ، حيث وجدت مدرسة السهروردي أهم أنصارها كانت الروح الإسلامية على حد قول ماسينيون - بمثابة النور الذي فيه و تأملت إيران العالم المنظور من خلال منشوره مشرق من أساطيرها القديمة و (١٠٠) .

لقد انتشر التراث الإشراقي على جناح السرعة في الأوساط الشيعية ، كما كان له بعض الشراح والأنصار في العالم السني أيضاً . وتآليف السهروردي تمثل الانتاج العقائدي الأصلي ، والمنبع للمدرسة الإشراقية، وقد دفع كثير من الحكماء اللاحقين بذلك التراث الي الامام بأن أضافوا التعليقات والحواشي على تآليفه. ومن أعظم الشيروح على وحكمة الإشراق. . شرح الشهوزوري تلميذ السهروردي ورفيقه المقرب ، والشرح المشهور لقطب الدين الشيرازي التلميذ

الكلمة في الفصحى موشور و أنما الكلمة المستعملة هي الاصطلاح الرياضي (الهندس) منشور

البارز لكل من خواجه نصير الدين الطُّوسي وصدر الدين القونوي . وهذا الأخير أعظم شارح لنظريات ابن عربي في الشرق (٤٦٠). ومن بين هذين الشرحين اللذين كُتبا في القرن السابع (الثالث عشر) ، تدارس العلماء شرح قطب الدين بدقة على مرّ العصور كشرح ومقرر ، على المنن . والطبعة الحجرية القديمة لـ وحكمة الإشراق، التي كانت متداولة بين الطلبة في المدارس الدينية حيثما كانت تدرس الفلسفة الإشراقية منذ طبعها في العصر القاجاري ، تشتمل على هذا الشرح في الحاشية مع التعليقات التي أضافها مكلا صَدرا بعد ذلك بثلاثة قرون . ويمكن للمرء أن يدرج بين شرّاح بعض آثار السُّهروردي الأخرى، ابن كمونة والشهرزوري والعلامة الخيلتي ؛ فقد كتبوا شروحاً على التلويحات في القرنين السابع (١٣) ، والثامن (١٤) على التوالي ، وجلال الدين الدُّواني في القرَّن التاسع (١٥) ، وعبد الرزاق اللاهيجي في القرن الحادي عشر (١٧) الذي شرح وهياكل النور ۽ . وبالإضافة إلى ذلك ، ينبغي للمرء أن يشير إلى الفلاسفة والحكماء ذوي الشأن الذين وقعوا تحت تأثير تعاليم السهروردي . فمن هذا القبيل ، بل أول اسم يتبادر إلى الذهن هو خواجه نصير الدين الطوسي فيلسوف القرن السابع (١٣) وعالمه العظيم . فعلى الرغم من أنه أحيا مدرسة الفلسفة آلمشائية المنافسة من خلال شرحه البارع على وإشارات ۽ ابن سينا ، فقد وقع تحت تأثير الإشراقيين في باب بعض المسائل ، كمسألة علم الله بالعالم . وهنا ، نراه يدحض بصراحة آراء ابن سينا ويتبنى آراء السهروردي . ومنذ ذلك الحين ، استمرت تعاليم السهروردي في الإنتشار ، خاصة بين الفلاسفة والحكماء الإيرأنيين وحكماء الأناضول والهند، حتى إذا كان العصر الصفوي ، بلغ تأثيرها على الحياة العقلية الإسلامية أوج ازدهاره.

أصبح التشيئع أثناء العصر الصفوي المذهب الرسمي لإيران . ولم تقتصر النهضة في ذلك العصر على الفن والعمارة القارسيين الذائعي الصيت عن استحقاق في أنحاء العالم؛ بل لقد بعثت العلوم العقلية التي

بقيت، خلافاً لفن ذلك العصر ، مجهولة تقريباً حتى يومنا هذا (٤٧) . أما دراسة الفلسفة والحكمة فقد أحياها الميرداماد (٤٨١) ، المعلم الكبير في إصفهان إبّان حكم الشاه عباس ، والأستاذ الذي أسس مدرسة سيناوية ذات طابع سُهرِوردي من وجهة النظر الشيعية . وبعد الميرداماد جاء تلميذه الشهير مُلاً صَدرا ، الذي يعتبر في إيران أعظم الحكماء المسلمين ؛ فادمج بصورة نهائية عقائد السهروردي في نظامه الفلسفي المتشعب. لقد اشتملت عقائد ملا صدرا أيضاً على عناصر من الفلسفة المشائية وعلى كثير من المبادىء الأساسية للعرفان كما فسرته مدرسة ابن عربي ، كل ذلك في قالب من التعاليم الشيعية وخاصة العناصر الإلهية الواردة في و نهج البلاغة ، لعلى بن أبي طالب ( عليه السلام) (١٤٩٠ . وعلى الرغم من أن آثار ملا صدرا أخذت تحجب آثار السهروردي في المدارس الرسمية ، إلا أن العقائد الإشراقية قد استمرت تدرس من خلالها . وعلى هذا الوجه ، وقع الحكماء المتأخرون ، أمثال حاجي مُلاً هادي السبزواري (٥٠٠ أشهر الشارحين لتعاليم مُلا صدراً في العصر القاجاري ، والشيخ أحمد الاحسائي مؤسس حركة الشبيخية ، وكان مخالفاً لبعض عقائد مألا صدرا ، تحت تأثير تعاليم

الشيخية ، وكان مخالفا لبعض عقائد ملا صدرا ، تحت تاثير تعاليم السهروردي . وفي الهند أيضاً استمرت دراسة السهروردي ، مباشرة ومن خلال آثار ملا صدرا التي لا تزال مقررة في المدارس الإسلامية في شبه القارة الهندية حتى يومنا هذا ۱٬۵۱۰ . ويصدق هذا على إيران أيضاً ؛ حيث تدرس الفلسفة والحكمة الإسلامية اليوم ، لا في المدارس الدينية فحسب ، بل في كلية العلوم الإلهية في جامعة طهران أيضاً. والحق أن الجامعة قد خصصت كرسياً للحكمة الإشراقية وآخر لعقائد

وفوق ذلك ، فإن تأثير السهروردي لم يقتصر على العالم الإسلامي فحسب ، فقد نقلت بعض آثاره إلى السنسكريتية أثناء الحكم المغولي في الهند ، كما أنها نقلت قبيل ذلك إلى العبرية . وهكذا بلغت عقائده إلى عالمين منفصلين متباعدين تماماً، هما اليهودي والهندي. وقد درس

مدرسة مكل صدرا (٢٥١).

آثاره بعناية الكاهن الزّرادشي آذر كيوان وأتباعه ، الذين غادروا شير از إلى الهند في العصر الصفوي . وهكذا فإن الحكمة المخالدة التي حاول شيخ الإشراق وضع أسسها أو على الاقل إعادة وضعها في حياته الزمنية القصيرة ، لم تصبح وجهة نظر عقلية سائدة في العالم الشيعي وبصورة أعم في الاقاليم الشرقية من العالم الإسلامي فحسب ، بل تجاوزت شواطىء العالم الإسلامي لتتصل بتقاليد أخرى ؛ وصارت من عدة وجوه عنصراً مهماً لعالم من النظر الشامل الذي شارك الإسلام فيه الاديان المجاورة ، وهو عالم انكشفت فيه الوحدة المتعالية الكامنة وراء التجليات المختلفة للحقيقة .

القسم الث الث الد المنصري والمتصوّب البن عسري والمتصوّب

### القوف

التصوف ، كطريق للتحقيق الروحاني وبلوغ مقام الولاية والعرفان ، جانب جوهري من الوحي الإسلامي ؛ وهو في الواقع قلبه أو بعده الداخلي أو الباطني (۱) . ومع أن لفظة التصوف جاءت متأخرة واستمدت بعض أشكالها من المبادىء الأفلاطونية والهرمسية ، إلا أن حقيقة التصوف وعقائده ومناهجه الأساسية ترجع إلى مصدر الوحي وترتبط ارتباطأ وثيقاً بروح الإسلام وصورته ، كما يردان في القرآن الكريم ، الذي يعتبر التجسد الأكمل له (۲) . إن الصوفي الأول والأكمل، في عرف من يندمج في التصوف ويعيش حياة وسالك الطريقة و (۳) ، هو النبي محمد عليه السلام، ومن بعده علي بن أبي طالب الممثل الأعلى النبي عمد عليه السلام، ومن بعده علي بن أبي طالب الممثل الأعلى و الباطنية و الإسلامية .

ففي زمان الرسول حينما يمكن القول بأن أبواب السماء كانت مفتوحة ، لم تكن قوة الحياة الروحية الهائلة والإقتراب من منابع الوحي لتسمحا بقسمة كلية للدين إلى جزئيه الظاهري والباطني أو الشريعة والطريقة ، على الرغم من وجودهما فيه أصلا منذ البداية . لقد كان التراث الديني في أول الأمر كالمقذوف البركاني في حالة انصهار ، ولم ويتجمد وينحل إلى عناصره المختلفة إلا حين برد تدريجياً وتجمد بتأثير عوامل التقلص الزمنية وظروف الفساد الدنيوية . ولذا لا نجد أثناء القرنين الأولين من حياة التراث عندما كان قوياً للغاية ، كما يتبين من انتشاره الخاطف وقوة امتداده ، مذهباً فقهياً معيناً أو جماعة أو طريقة صوفية (١) منظمة بجلاء . ونلاحظ أيضاً أن المذاهب

الفقهية قد تبلورت في القرن الثالث (التاسع) وأن التصوف قد بدأ في الوقت نفسه يتجلى كعنصر بارز في المجتمع الإسلامي. فقد انتشرت عقائده ومناهجه بواسطة الطرق ، التي كان يوجه كلاً منها شيخ، غالباً ما كانت تسمى باسمه.

وهكذا أصبحت الروح ، التي كانت في مطلع عهد الوحي ومنتشرة » في كل مكان ، متمركزة في طرق مختلفة ؛ حتى تتمكن من الإستمرار كبراث روحي حي . إن الصوفيين المتأخرين لم يزاولوا شيئاً لم يزاوله النبي وأصحابه من قبلهم ، ولا سيما الصحابة كعلي وأي بكر وأي ذر وسلمان ، ممن تلقوا وتعاليمه الباطنية » . كان النبي قد اعتأد الخلوة في أماكن هادئة نائية كغار حراء ، وخاصة في أواسط شهر رمضان ، وكمسجد المدينة في أخريات حياته ، حيث أقام الشعائر الأساسية للذكر فيها جميعاً . كما أنه أوصى صحابته و بذكر الله » وذكر اسمه في السر والعلائية او في الحلوة والجلوة .

على هذا وغيره من أفعال النبي وأقواله ، أسس الصوفيون طرقهم وعاداتهم حتى يومنا هذا . لقد اعتبروا أنفسهم دائماً أشد أتباع تعاليم الرسول حماسة ، محاولين الاحتذاء به شخصياً كثال لهم في كل لحظة من حياتهم . لذا ، نسمع أحد كبار مشايخ الصوفية في القرن الثالث (التاسع) يقول : والطرق (الصوفية) كلها مسدودة على الخلق إلا من اقتفى أثر الرسول عليه الصلاة والسلام » (٥) . فالتصوف إذا هو الحانب والباطني ، لتعاليم الرسول ، إذ أخذ يتخذ شكلاً واضحاً بالتدريج خلال القرنين الثاني والثالث للهجرة ، مكتسباً في الوقت نفسه اسم الصوفية ، الذي عرف به البعد والباطني ، للإندلام منذ ذلك الحين (١) .

لا يستطيع المرء أن يتحدث عن تاريخ التصوف ، فالتصوف في جوهره لا تاريخ له . ولكن ، لما كان قد عبر عن مبادئه في كل حقبة بلغة موافقة للأصول الفكرية والنفسية العامة لذلك العصر، ولما كانت قد ظهرت على مدى القرون مدارس مختلفة للتفسير تستند إلى حاجات

النّاس على اختلاف أنواعهم أيضاً، كان من الممكن أن نتكلم عن الأوصاف المميزة للتراث الصوفي في كل عصر (٧). في وسع الإنسان أن يتحدث عن الزهاد الأوائل من حفظة القرآن ورواة الحديث الذين ألقوا تعاليم الرسول حية إلى جيل التابعين وكان الكثير منهم من أولياء الإسلام الأولى. كما يجب أن يذكر المرء تلك الشخصية المهمة في القرنين الأولين الإسلاميين ، الحسن البصري ، الذي امتدت حياته الطويلة من سنة ٢١ (٦٤٣) إلى ١١٠ (٧٢٨) ، واصلة بين ثلاثة أجيال من المسلمين وبين زمان الرسول نفسه (٨).

ويجلر التنويه أيضاً بأثمة الشيعة أثناء القرنين الأولين ، فالثمانية الأول منهم خاصة يؤدون دوراً رئيسياً في مرحلة التصوف الأولى . فالشيعية ، وهي و اسلام علي " ما دامت تقوم على موالاة علي كخليفة النبي الروحي والزمني ، تعتبر الأثمة ، أي علياً وذريته ، حملة النور النبوي والممثلين الباطنيين للنبي . وقد ساهم كثير منهم مساهمة أساسية في تكوين العلرق الصوفية التي نشأت في العالم السني واحتلوا مكاناً بارزاً في وسلاسلها » . إن جميع الفرق الصوفية تقريباً ترقى بنسبها إلى الإمام الشيمي الأول ، على عليه السلام ، كما أن كثيراً من بنسبها إلى الإمام الشيمي الأول ، على عليه السلام ، كما أن كثيراً من الصوفيين المتأخرين كانوا تلامذة للأثمة ، وخصوصاً للإمام السادس جعفر الصادق عليه السلام ، ٨٨ (٧٠٧) ، ١٤٨ (٨١٨) » . أضف جعفر الصادق عليه السلام ، ٨٨ (٧٠٧) ، ١٠٨ (٨١٨) » . أضف الثامن على الرضي (حوالي ١٤٨ (٥٧١) – ٧٠٣ (٨١٨) » . أضف تاريخ العرفان الإسلامي وأرفعها شأناً . وأبرزها دون شك ونهج تاريخ العرفان الإسلامي وأرفعها شأناً . وأبرزها دون شك ونهج البلاغة » للإمام الأول و الصحيفة الستجادية » (١٠ للإمام الرابع زين العابدين .

ويسجل القرن الثالث ظهور كثير من الشخصيات الصوفية الشهيرة، ممن خلدت كلماتهم البليغة النافذة وتردد صداها في نفوس صوفيتي الأجيال اللاحقة.

ومن بين مشاهير الشخصيات في هذا القرن ذو النون المصري ،

والمتحاسبي (١٠٠ ولي بغداد ، والأمير ابرهيم بن أدهم الذي ترك كما ترك غوتاماً بوذا حياة البلاط ليحصل معرفة الحقائق الإلهية ، والحكيم الخراساني بايزيد البسطامي (١١٠) الذي كانت أقواله المتناقضة أو شطحاته القائمة على تجربته للإتحاد النهائي سبباً لاشتهاره كمثل لأعظم الأشكال العقلية للتصوف .

ونجد في أواخر القرن الثالث (التاسع) مدرسة بغداد المعتدلة وعلى رأسها الجنيد الذي التفت حوله عدة شخصيات مثل نوري والشبلي ؛ كما اتصل به شهيد التصوف الحلائج ، هذا الصوفي العظيم الذي يعرفه العالم الغربي جيداً ، وعثل بفضل الدراسات الكثيرة التي خصه بها ماسينيون النمط الروحي المسيح في الإسلام من جهات عدة ، والذي تشبه وآلامه ، على حد قول ماسينيون ، آلام المسيح بعض الشبه. لقد اختار الحلاج إفشاء أسرار العقيدة بين الجماهير والشهادة أمام ضمير المجتمع الإسلامي عندما وقفت أمام الحقيقة الروحية التي تنظوي عليها الصوفية ، وخلف بعض الأشعار الجميلة بالعربية ، كما صرح أيضاً ببعض العبارات التي هيمنت على التراث الصوفي دون انقطاع ؛ حتى أصبح قوله وأنا الحق، دليلاً الحقوف في ذاته عرفاني ، وأن الله الكامن فينا هو الذي يقول وأنا عندما ينزاح حجاب الغيثرية .

وأثناء القرن الرابع ، عندما بلغت الفنون والعلوم الإسلامية أوجها (١١) ، بدأ التصوف يعبر عن نفسه في كتب تعليمية ضخمة وقوالب من الشعر الفارسي ، الذي أصبح أحد أشكاله التعبيرية الأساسية منذ ذلك الحين . فقد ظهرت في هذا القرن عدد من أمهات الكتب في التصوف ، مثل و اللهم ، لأبي فصر السراج (١٣٠) ، ووكتاب التعرف ، للكلاباذي (١٤٠) ، و وكشف المحجوب ، للهجويري وهو أول نثر صوفي بالفارسية ، ووقوت القلوب ؛ لأبي طالب المكي ، و والرسالة القشيرية ، الشهيرة . ولا تزال هذه الكتب جميعاً تدرس في أوساط التصوف ، وخاصة الكتاب الأخير ؛ فهو أكثر الكتب

التعليمية تداولاً في دراسة الناحية العملية للتصوف . فقد جمعت فيه العبارات الرائعة والشطحات والحكم الصادرة عن المتصوفين الأوائل ، وحُددت القواعد والشروط الخاصة بسالك والطريق ، .

وفي هذا القرن أيضاً نظم أبو سعيد بن أبي الخير معاصر ابن سينا أول رباعيات صوفية بالفارسية (١٥). وكتب خواجه عبد الله الأنصاري ، الذي يعتبر من أهم المؤلفين الصوفيين والذي كان كتابه و منازل السائرين ، موضوعاً لكثير من الدراسات وكثير من الشروح عبر القرون ، عديداً من الرسائل المهمة بالفارسية . ويعتبر كتابه والمناجاة ، (١٦) اليوم من أشهر الروائع في تلك اللغة . وهكذا صارت الفارسية إلى جانب العربية أداة أساسية للتعبير عن العقيدة الصوفية ، فهيأت المربة الصالحة لسنائي والعطار والرومي الفذ والشبستري وسعدي وحافظ، السائمي بلسغ التفاعيل والكيميائي، للشعر الصوفي قمته على يده . وبفضل هؤلاء الشعراء البلغاء انتشرت العقائد الصوفية في الأقاليم الشرقية من العالم الإسلامي ، في إيران وآسيا الوسطى والهند وكذلك في جاوة وسومطرة . ومن خلال ترجمة بعض هذه الكتب استرعى التصوف انتباه بعض الغربيين مثل غوته وهردر المرة الأولى .

وأثناء هذا القرن ، بدأ التصوف إلى حد ما في الاتصال والإحتكاك بعقائد الفلسفة والكلام والفقه . ولقد شاهدنا كيف أن شيخ الفلاسفة المشائيين ، ابن سينا، ومعاصره أبا حيان التوحيدي قد انجذبا إلى بعض عناصر التصوف . وكذلك و رسائل و إخوان الصفاء ، فإنها عندما تتناول العلوم ، تظهر بعض وجوه الشبه مع العقائد الصوفية ، كما يبدو من المجموعة الحابرية المنسوبة إلى جابر بن حيان أيضاً ؛ فقد كان صوفياً وألف على الأرجح بعض الكتب التي تحمل اسمه من ذلك الإنتاج الضخم . ولكن كانت ثمة نزعة مقابلة عند بعض المتصوفين الما المنس بعض النظريات الكونية الواردة في آثار ابن سينا وإخوان الصفاء وغيرهم ، وادماجها في وجهة نظرهم الإلهية. وللحكيم الأندلسي ابن مسرة أهمية خاصة في باب هذا الاتصال ؛ فقد استبقت عقائده

في علم الكون عقائد ابن عربي الذي اقتبس الكثير من تعاليمه (١٧). ومهما يكن من أمر ، فقد كانت هناكمعارضة أيضاً في أوساط كل من المتكلمين والفقهاء ، معارضة أثبتت تزايد قوتها في القرن الخامس (الثاني عشر) عندما غير استيلاء السلجوقيين على الحكم وتأسيس المدارس الجديدة وجه القرن السابق الأقل تنظيماً والأقل تقيداً . وفي تلك الغمرة ظهر أبو حامد الغزالي على المسرح ليمنسح التصوف الصفة الشرعية في الأوساط الفقهية الرسمية ويمهد للوثام بين الناحيتين الباطنية والظاهرية للإسلام ، اللَّتين ساهم مساهمة فعلية في كلتيهما . وكما أشرنا في الفصل السابق ، أبرز الغزالي الوجه الظاهر لبعض التعاليم الصوفية حتى تكتسب الحرية لتواصل حياتها الباطنية في صميم المجتمع الإسلامي . وهكذا فقد أدى دفاعه عن التصوف دور آ مهماً في إقرار المنزلة الممنوحة للطرق الصوفية وعقائدها وأفعالها في وسط المجتمع الديني العام . وعلاوة على ذلك ، فقد أخذ في بعض رسائله المغرقة في والباطنية ، مثل ومشكاة الأنوار ، (١٨١ و والرسالة اللَّـٰدَ نَيَّةً ﴾ ، يشرح العقائد الصوفية بطريقة مهدت لآثار ابن عربي . على أنه لا يزال بين الغزالي وابن عربي كثير من الشخصيات الصوفية البارزة التي يجب ألا نغض الطرف عنها . ففي إيران ، كان هناك أحمد الغزالي أخو أبي حامد الشهير ، وقد كتب رسالة شهيرة في العشق الإلمي تسمى وسوانح العشاق، (١٩١)، وعين القضاة، الذي شرح العقائد الصوفية بدوره في طريقة تذكرنا بطريقة ابن عربي. أما في المغرب ، أو غرب العالم الإسلامي ، فبوسع المرء أن يذكر شخصية ابن العريف مؤلف الكتاب المعروف، وعاسن المجالس و(٢٠) ، وأبي مَدَيَّنَ أَمِنَاذَ ابن عربي الذي تكثر الاشارة إليه في كتبه ، وكذلك ابن قَسَى مُؤسَّس ودولة الزواياء للمريدين في الجاربس في جنوب البرتغال ، والذي كان لابن عربي صلة وثيقة به . وإذا عدنا مرة أخرى إلى الشرق الإسلامي وجدنا قبل زمان ابن

عربي مباشرة ، بالإضافة إلى مؤسس المدرسة الإشراقية السهروردي ،

مؤسسي عدد من أهم الطرق الصوفية . ونستطيع أن ندرج بينهم أحمد الرفاعي ، الذي أطلق اسمه من بعده على الطريقة الرفاعية ، وعبد القادر الجيلاني ، أوسع الأولياء شهرة في الإسلام الذي تمتد طريقته القادرية اليوم من المغرب إلى جزر المحيط الهادي ، ونجم الدين الكبرى ، مؤسس الطريقة الكبروية (٢١١ . وهكذا ، عندما ظهر ابن عربي على مسرح التاريخ الإسلامي ، كانت أسس التراث الصوفي قد توطدت ، وتوافرت له بواسطة الطرق وسيلة فعالة للمحافظة على مناهجه الروحية وعقائده وإذاعتها . كما توافر له أيضاً ميراث مناهجه الروحية وعقائده وإذاعتها . كما توافر له أيضاً ميراث حافل من الكتب ، نثراً ونظماً ، بالفارسية والعربية على حد السواء ، حافل من الكتب ، نثراً ونظماً ، بالفارسية والعربية على حد السواء ، حصلت فيها الإشراقات والمكاشفات والأحوال والمشاهدات ، التي حصلت لمشايخ الصوفية جيلاً بعد جيل منذ زمان النبي (صلى الله عليه وآله) .

# اهميت ابن عسري

في ابن عربي نلتقي فجأة ، سواء من ناحية الإلميات وعلم الكون أو ناحية علم النفس وعلم الإنسان ، بمذهب كامل مرامي الأبعاد ، يبدو لأول وهلة أنه يدل على انقطاع أو نقطة تحول داخل الراث الصوفي . صحيح أن بعض الصوفيين المتقدمين أمثال الحكيم الترمذي وبايزيد البسطامي خاضوا في المسائل الميتافيزيقية ، وأن آثار العطار وابن مسرة اشتملت على نظريات كونية ؛ ولكنها ليست من الإتساع والمدى الذي تجده عند ابن عربي . فالكتب الصوفية الأولى في معظمها نصائح عملية لسالكي والعلويق ، أو أقوال لصوفيين في معظمها نصائح عملية لسالكي والعلويق ، أو أقوال لصوفيين مختلفين تبين ما بلغه كل منهم من منزلة للوصول ؛ فليس ثمة عرض فظري يذكر للميتافيزيقا بهدف لأن يكون كلياً وكاملاً . بل هناك ومضات من النور تضيء جانباً معيناً من الحقيقة التي تهم الصوفي في لحظة معنة .

أما لدى ابن عربي ، فإن عقائد الصوفيين التي كانت حتى أيامه كامنة ضمنياً في أقوال المشايخ على اختلافهم قد اتخذت شكلاً صريحاً . وعلى هذا ، فهو الشارح الأعظم للعرفان الإسلامي ١٢١٠ . فمن خلاله عبر البعد الباطني للإسلام عن نفسه بصراحة وأبرز إلى حيز الوجود معالم عالمه الروحي ، على وجه أصبح بوسع كل امرى على درجة كافية من الذكاء أن يتأمله ، من ناحيته النظرية على الأقل ، على درجة كافية من الذكاء أن يتهدي إلى و الطريق ، التي يمكن أن بحيث يمكنه على هذا الوجه أن يتهدي إلى و الطريق ، التي يمكن أن تصل به إلى ادراك النظريات المتافيزيقية بطريقة و عملية » . إننا نجد

في آثار ابن عربي اصطلاحات ، كوحدة الوجود والإنسان الكامل ، قد أعطيت هذه الدلالة للمرة الأولى ؛ مع أن مضمونها كان معروفاً منذ بدء التراث (الصوفي).

فأهمية ابن عربي تكمن اذاً في صياغته للمعتقدات الصوفية وجعلها صريحة . فسجيته لا يشكل وتقدماً ، في التصوف بمعنى أنه أصبح أكثر وضوحاً وتجرداً ، او انحرافاً عن عشق الله تجاه شكل من و الحلول ؛ ، كما يقال غالباً في نقد ابن عربي ؛ ولكن هذه الصياغة الواضحة للعقائد الصوفية على يد محيي الدين ، تدل على حاجة البيئة التي كانت موجهة إليها ، إلى بسط وإيضاح أوفى . فالحاجة للإيضاح لا تزداد مع توفير المعرفة للإنسان، بل إنها لتصبح ضرورية بقلر جهل الإنسان وفقدانه للقدرة على الفهم المباشر للأشياء بسبب ضعف في قوة الحدس والبصيرة . فكلمسا ابتعد التمدن الإسلامي عن منبع الوحى ، ازدادت الحاجة إلى الإيضاح إلى حد تضاءلت معه البصيرة الروحية وحدة الذهن لدى الأفراد . لقد كان مجرد الإشارة أو التلميح كافياً بالنسبة الى الأجيال الأولى لفهم المعاني الباطنية للأشياء . أما أهل القرون اللاحقة فقد باتوا بحاجة إلى الإيضاح المسهب. ومن خلال ابن عربي ، قدمت والباطنية و الإسلامية العقائد التي استطاعت وحدها أن تضمن صيانة التراث الصوفي في أوساط قوم كانوا دائماً عرضة لخطر الضلال بسبب الإستدلال غير الصحيح . ولم تكن قوة الحدس العقلي في معظمهم كافية للتحكم في الميول الإنسانية الأخرى ولعصمة العقل من الخطأ . إن ما كان يعرف دائماً بالحقيقة الباطنية للتصوف ، اتخذ على يد ابن عربي ، شكلاً جعله يتحكم في الحياة الروحية والعقلية الإسلامية منذ ذلك الحين .

# حيساه حكيم مرسيذ

ابن عربي ، واسمه الكامل أبو بكر عمد بن عربي الحاتمي الطائي ، وَلَد في مُرْسية في جنوب اسبانيا سنة ٢٠٥ (١١٦٥) ، لأسرة من أصل عربي خالص تنتمي إلى قبيلة طيء . وقد اشتهر في العالم العربي باسم ابن عربي، كما لقبه الخلف بالشيخ الأكبر، وكني بمحيى الدين . وكانت سيرته الشخصية ، شيمة سائر الأولياء والحكماء الكبار ، أعظم وأثر، له؛ وإنها لسيرة خارقة للغاية، اقترنت فيها الصلاة والذكر والتضرع والتأمل وزيارة مختلف مشايخ الصوفية بمشاهدة العالم الروحي، وانكشفت له فيها معالم الملأ الأعلى غير المنظور (٣٣). وعليه، فسنحظى في دراسة حياته بلمحة عن الطبيعة والمكانة الروحيتين لهذا الحكيم الذي تظهر فعاليته العقلية في آثاره الميتافيزيقية العديدة . بعد أن قضى ابن عربي سنواته المبكرة في مرسية ، ذهب إلى اشبيلية ؛ حيث نشأ وتلقى علومه الأولى وحيث وفرت له أسرتـه الميسورة حياة مربحة هينة ، استطاع معها أن يتابع ميله الطبيعي نحوالأمور الروحية . وقد قابل في هذه الفترة المبكرة من حياته امرأتين من الأولياء ، هما ياسمين المرشنية وفاطمة القرطبية ، كان لهما تأثير قوي في توجيه حياته . ويصبح ذلك خاصة على فاطمة القرطبية التي كانت عجوزاً طاعنة في السن ، إلا أنها كانت تتمتع بوضاءة وجمال قارنه ابن عربي بجمال فتاة في السادسة عشرة من عمرها . فقد قامت بدور المرشد الروحي له مدة عامين ، واعتبرت نفسها أما روحية له . راح ابن عربي، وهو بعد فتى في العشرين متوقد الذكاء وقد الم

برؤى روحية نافذة ، يطوف بين المدن المختلفة في الأندلس ، ويقابل الصالحين والصالحات أينما عثر عليهم . وحدث في إحدى هذه الرحلات عندما كان مقيماً في قرطبة ، أن التقى بابن رشد الشارح الأعظم لأرسطو ، في لقاء عميق المغزى ؛ إذ التقت آنذاك شخصيتان تمثلان الطريقين الله ين سينتهجهما العالمان المسيحي والإسلامي في ما بعد . لقد تواجه في هذا اللقاء رجلان : الأول يأتمر بأوامر العقل ، وقد أصبح أعظم المفكرين الإسلاميين أثراً في الغرب اللاتيني ؛ والثاني عارف يرى أن المعرفة في أساسها هي والرؤياء ، وقسد أصبح الشخصية اللامعة في تاريخ التصوف الشامخة كالعملاق فوق الحياة العقلية اللامعة في تاريخ التصوف الشامخة كالعملاق فوق الحياة العقلية الإسلامية المقبلة . ولما كان التقاء شخصيتين من هذا الطراز على عن مدرجة عظيمة من الأهمية ، نوى أن نقدم تقرير ابن عربي نفسه عن هذه الواقعة المشهورة ؛ وهو تقرير يميط اللئام عن قدر كبير من عن هذه الوحية (٢٤) :

ولقد دخلت يوماً بقرطبة على قاضيها أبي الوليد ابن رشد وكان يرغب في لقائي لما سمع، وبلغه ما فتح الله به على في خلوتي فكان ينظهر التعجب مما سمع . فبعثني والدي اليه في حاجة قصداً منه حتى يحتمع بي ؛ فإنه كان من أصدقائه وأنا صبي ما بكل وجهبي ولا طرّ شاري . فعندما دخلت عليه قام من مكانه إلى عبة وإعظاماً فعانقني وقال لي : نعم ؛ قلت له : نعم . فزاد فرحه بي لفهمي عنه ثم استشعرت بما أفرحه من ذلك ، فقلت له ، فانقبض وتغير لونه وشك في ما عنده، وقال : كيف وجدتم الأمر في الكشف والفيض الإلمي ، هل هو ما أعطاه لنا النظر ؟ قلت له : نعم ولا ، وبين نعم ولا ، تعليم الأدواح من موادها والأعناق من أجسادها . فاصفر لونه وأخذه الأفكل (ه) وقعد يُحوقل وعرف ما أشرت به إليه، وهو عن هذه المسألة التي ذكرها هذا القطب الإمام ، أعني مداوي الكلوم .

<sup>(</sup>٠) - الافكل: الرعدة من خوف أر برد.

وطلب بعد ذلك من أبي الاجتماع بنا ليعرض ما عنده علينا ، هل هو يوافق أو يخالف ؛ فإنه كان من أرباب الفكر والنظر العقلي . فشكر الله تعالى الذي كان في زمان رآى فيه من دخل خلوته جاهلاً وخرج مثل هذا الخروج من غير درس ولا بحث ولا مطالعة ولا قراءة ، وقال: هذه حالة آثبتناها وما رأينا لها أرباباً، فالحمد لله الذي أنا في زمان فيه واحد من أربابها الفائحين مغاليق أبوابها ، والحمد لله الذي خصني برؤيته . ثم أردت الاجتماع به مرة ثانية ، فأقيم لي رحمه الله في الواقعة في صدرة ضُرب بيني وبينه فيها حجاب رقيق أنظر إليه منه ولا يبصرني ولا يعرف مكاني وقد شعل يتفسه عني ، فقلت إنه غير مراد لما نحن عليه . فما اجتمعت به حتى درج ، وذلك سنة خمس وتسعين وخمسمائة (١١٩٨) بمدينة مراكش، ونقل إلى قرطبة ، وبها قبره . ولما جعل التابوت الذي فيه جسده على الدابة ، جُعلت تواليفه تعادله من الجانب الآخر ، وأنا واقف ومعى الفقيه الأديب أبو الحسن محمد بن جُبير كاتب السيد أبي سعيد ، وصاحبي أبو الحكم عمرو بن السراج الناسخ . قالتفت أبو الحكم إلينا وقال : ألا تنظرون إلى من يعادل الإمام ابن رشد في مركوبه ، هذا الإمام وهذه أعماله . يعني تواليفه . فقال ابن جبير : يا ولدي نعم ما نظرت لا فُضَّ فولَك . فقيدتها عندي موعظة وتذكرة . رحم الله جميعهم ؛ وما بقي من تلك الجماعة غيري وقلنا في ذلك :

#### وهسذا الإمام وهسذه أعماله يا ليت شعري هل أتت آماله.

وقضى ابن عربي حياته حتى ٥٩٥ (١١٩٨) بين شي مدن الأندلس وشمال افريقيا ، في مقابلة الأولياء الصالحين . وكان أحياناً يعقد المناظرات مع الجماعات المختلفة ، كالمعتزلة ، الذين فسروا القرآن تفسيراً عقلياً . وقد اتسع نطاق سفره أثناء هذه الفترة حتى بلغ تونس ؛ حيث درس وخلع النعلين ، (٢٥) لابن قسمي وكتب

شرحاً عليه . كما زار المتريّة أيضاً ، وكانت مركزاً لمدرسة ابن مسرة وفي ما بعد ابن العريف ؛ وهناك ، على حد قول آسين بالاثيوس Asin Palacios ؛ بدأ ابن عربي رسمياً دراسته التصوف، (٢٦) .

واستمر الشيخ مدى هذه السنوات يتلقى المكاشفات الإلهية . وكان قد تلقى رؤيا لعالم الغيب المهيمن على هذا العالم والمكون من القطب والإمامين ، والأوتاد الأربعة الذين يحكمون الجهات الأصلية الأربع ، والأبدال السبعة الذين يتحكم كل منهم في أحد الأقاليم ، والنقباء الإثني عشر ، والنجباء الثمانية المقابلين للاقلاك الثمانية (٢٧) . وكان قد تلقى رؤيا كذلك لجميع المقابلين للاقلاك الثمانية (٢٧) . وكان قد تلقى رؤيا كذلك لجميع أقطاب الوحي السماوي في ما قبسل الإسلام ، وأدرك الوحدة المتعالية لكل الأديان الموحاة من الله إلى الإنسان . وكان في الرؤيا التي المتعالية لكل الأديان الموحاة من الله إلى الإنسان . وكان في الرؤيا التي رآها سنة ٥٩٥ (١١٩٨) بمرسية أيضاً ، أن شاهد العرش الإلمي قائماً على قوائم من نور ، يحلق فوقه طائر أمر ابن عربي بمغادرة وطنه والرحلة إلى شرق العالم الإسلامي ؛ حيث كتب له أن يقضي بقية أيامه (٢٨).

وبهذه الهجرة إلى الشرق ، ابتدأت فترة جديدة في حياة ابن عربي ففي سنة ٥٩٨ (١٢٠١) حج إلى مكة للمرة الأولى ؛ حيث وأمر الله بالشروع في تأليف أثره الكبير والفتوحات المكية . وهناك ، لاقى فتاة من عائلة صوفية إبرائية من أصفهان ، كانت على درجة عظيمة من التقوى والجمال ؛ فأصبحت تجسد عنده الحكمة الخالدة منذ ذلك الحين ، محتلة في حياته مكانة تشبه مكانة بياتريس Beatrice في حياة دانتي .

وسافر ابن عربي من مكة إلى مدن مختلفة . وفي هذه الأثناء جرى إرشاده إلى الأسرار الإلهية على يد الخيضر (٢٩) عليه السلام ، النبي الذي يُدخل الناس إلى الحياة الروحية مباشرة دون أن يرتبطوا بسلسلة صوفية منظمة ؛ وهكذا أصبح «مريداً للخيضر» ، كما كان من قبل مريداً لشيوخ صوفيين مختلفين تابعين لسلاسل منظمة. إن

تشرفه بالإنتماء إلى وسلسلة، الخضر، يتبين أكثر ما يتبين في سنة ابن جامع، الذي كان قد تسلمها بنفسه رأساً من والنبي الأخضره. ابن جامع، الذي كان قد تسلمها بنفسه رأساً من والنبي الأخضره. وخلال هذه السنوات أيضاً، دخل ابن عربي في مجادلات مع بعض الفقهاء، كا حدث سنة ١٠٤ (١٢٠٧) عندما أحدق الخطر عياته في القاهرة فالتجأ إلى مكة. وبعد أن قضى ردحاً من الزمن في المدينة الحرام، رحل إلى الأناضول. وفي مدينة قونية التقي بصدر الدين القونوي، تلميذه المشهور الذي أصبح في ما بعد أعظم الشراح والدعاة لآثاره في الشرق. ثم توجه من قونيا شرقاً إلى أرمينية، فجنوباً إلى وادي الفراتين وبغداد ؛ حيث تقابل في ٢٠٩ (١٢١١) مع الشيخ وادي الشهير شهاب الدين عمر السهروردي، سمي شيخ الإشراق الذي كثيراً ما يخلط بينه وبينه (٢٠٠ . وزار ابن عربي حلب أيضاً ؛ حيث استقبل بحرارة من قبل الملك الظاهر، الذي كان قبل ذلك بفترة حامياً وصديقاً السهروردي وحاول عبئاً أن يحول دون قتله.

وأخيراً ، قرر ابن عربي في سنة ٢١١ (١٢٢٣) أن يستقر في دمشق ، بعد أن طبقت شهرته العالم الإسلامي قاطبة ، ودعاه عشاق الحكمة من الحكمة من الحكام والأمراء من قاصي البلاد ودانيها وخطبوا وده . فقد أراد ، بعد حياة تجاذبتها الأسفار ، أن يقضي السنوات الأخيرة من حياته الأرضية بهدوه وسلام ، وفي العمل المتواصل أيضاً . وفي هذه الفترة ، أتم و الفتوحات و ، الذي يحتوي على اليوميات الروحية لثلاثين سنة ، هي أخصب الفترات في حياته . وهناك في دمشق ، انتقل الشيخ إلى جوار ربه في سنة ١٦٣٨ (١٢٤٠) ، تاركاً طابعه الذي لا يمحى على الحياة الروحية الإسلامية ؛ فووري في ثرى الصالحية عند سفح جبل قاسيون شمال دمشق ، في بقعة اختصت بالتبجيل ككان قدسته الأنبياء جميعاً قبل دفنه فيها ، فكان أن از دادت قيمتها بعد قلت كمركز أهم الزيارة . ولمنا جساء القرن السادس عشر ، بنى السلطان ذلك كمركز أهم الزيارة . ولمنا جساء القرن السادس عشر ، بنى السلطان مليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى مليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى مليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى مليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى

اليوم ، وخاصة بالنسبة الى الصوفيين. وهناك يشاهد الزائر إلى جوار قبر شيخ العرفان الإسلامي العظيم ، علاوة على قبر ولديه ، قبر البطل الجزائري الشهير عبد القادر الجزائري ، الذي قضى بقية عمره بعد أن نفاه نابليون الثالث في إعداد آثار ابن عربي للتشر ؛ فقد كان تلميذا متحمساً له . والآن يرقد إلى جوار والشيخ الأكبر والذي وقف نفسه عليه واضطلع إلى حد ما بطبع آثاره ونشرها .

# مؤتفاته

إن العدد الهائل من المؤلفات التي كتبها ابن عربي، ليعتبر في الغالب دليلاً كافياً على أنها جاءت نتيجة إلهام وسماوي ، . لقد نسبت إليه عدة مصادر متعارفة بضع مثات من الآثار ؛ بقي منها عدد كبير لا يزال معظمه مخطوطات في مكتبات العالم الإسلامي وأوربا ٣١١) . وتتلرج هذه الآثار من الرسائل الصغيرة والخطابات المكونة من بضع صفحات إلى والفتوحات ، الضخم ، ومن المقالات الفلسفية المجردة إلى الأشعار الصوفية التي يتجلى فيها الجانب العرفاني بلغة العشق . أما المادة الموضوعية لهذه الآثار ، فتتنوع هي الأخرى وتتسع لتشمل الإلهيات وعلم الكون وعلم النفس وتفسير القرآن وكل حقول المعرفة الأخرى تقريباً ؛ وقد طرقت جميعاً بغية الكشف عن معانيها الباطنية .

إن أكبر آثار ابن عربي وأوسعها هو والفتوحات؛ ؛ فهو يحتوي على ٥٦٠ باباً ، تبحث في مبادىء الإلهيات والعلوم المقدسة على اختلافها ، كما تبحث في تجربة محيى الدين الروحية . فهو مجمل حقيقي للعلوم الباطنية في الإسلام ، يبز كل ما ألف في بابه من قبل ومن بعد اتساعاً وعمقاً . ويؤكد ابن عربي أكبر من مرة في الكتاب على أنه كتب تحت تأثير من الإلهام الإلهي ، كما يقول مثلا :

إعلم أن تحرير أبواب والفتوحات، ليس نتيجة الإختيار الحر من جانبي أو التأمل المقصود . لقد أملى الله على بالفعل ما كتبت بواسطة ملاك الوحى ٣٢١) .

ويحتوي والفتوحات، بالإضافة إلى عقائد التصوف ، على كثير من سير المتصوفين المتقدمين وأقوالهم والعقائد الكونية المستمدة من أصول هرمسية وأفلاطونية محدثة قد أدمجت بالإلهيات الصوفية، وعلى العلوم الباطنية كالجفر والرموز الفلكية (٣٣) والكيمياء، وفي الواقع ، على كل شيء آخر له طبيعة باطنية ووجد سبيله إلى المخطط الإسلامي للكون . وهكذا ، فقد كان هذا الكتاب دائماً المصدر الأساسي للعلوم الدينية الإسلامية ، لقد تدارست أجيال من المتصوفين كل باب من أبوابه وتأملوه ، فكتبوا أبحاثاً عديدة هي في الواقع شروح على الخيوط المناذة المناذة التحديدة المناذة المنادة المناذة المنادة المناذة المنادة المناذة المنادة المناذة المنادة المناذة المناذة المنادة المنادة المناذة المنادة المناذة المنا

المختلفة التي حيك منها نسيج و الفتوحات .

ولا شكّ فيأن أكثر كتب عميي الدين تداولاً بين القراء هو وفصوص الحكم (٣٤) الذي يعتبر بمثابة وصيته الروحية. وهو يحتوي على سبعة وعشرين باباً ، خصص كل منها لاحدى العقائد الباطنية الأساسية للإسلام . ولقد ألف الكتاب سنة ٢٧٧ (١٢٧٩) وبحسب كلمات ابن عربي الواردة في المقدمة : وأما بعد فإني رأيت رسول الله (ص) في مُبشرة أربتها في العشر الآخر من محرم سنة سبع وعشرين وسنمائة بمحروسة دمشق ، وبيده (ص) كتاب ، فقال لي : هذا كتاب وفصوص الحكم، خذه واخرج به إلى الناس ينتفعون به...، (٥٠٠). وإن العنوان وفصوص الحكم، بالذات ليرمز إلى محتوى الكتاب؛ فكل فص بحتوي على جوهرة نمينة ترمز إلى جانب من الحكمة الإلهية أوحي فص بحتوي من الأنبياء . وعلى سبيل المثال ، فإن كل فص عبارة عن الطبيعة البشرية والروحية لأحد الأنبياء ، تقوم بدورها كأداة لأداء الطبيعة البشرية والروحية الإلهية الموحاة إلى ذلك النبي .

إن الطبيعة البشرية والفردية لكل نبي محتواة بدورها في الكلمة التي هي جوهره الأصلي والتي تعتبر تعييناً للكلمة العليا أو وكلمة الله الأولى و (٣٦) و لذا عُنونت الأبواب كما يلي : فص حكمة إلهية في كلمة شيئية ، وهكذا دواليك، في كلمة شيئية ، وهكذا دواليك، حتى تنتهي بد و فص حكمة فردية في كلمة محمدية و وبينا نحن

معشر البشر نعتبر أن الجوانب البشرية والفردية للأنبياء تبدو وكأنها وتحتوي، جوانبهم الداتية والكلية ، كما محتوي الفص الجوهر الشمين ، تخالف العلاقة ذلك في الواقع ، إذ أن الحقيقة الباطنية أو الجانب فوق الفردي للنبي هو ما محتوي الفص ويعينن شكله . فالوحي الإلمي ، ويتلون ، بلون قابله ، على حين أن القابل نفسه ، من وجهة نظر كلية ، امكان إلمي معين من أعلى ومحتوى في مثاله السماوي .

إن الإنتاج الفسخم الذي خلفه ابن عربي ، يشتمل علاوة على هذين الكتابين الرئيسين ، على رسائل عدة في علم الكون ، مثل و إنشاء الدوائر ، و و عقلة المستوفز ، و و التدبيرات الإلهية ، (٢٧) ، و في المناهج العملية التي ينبغي أن يتبعها السالكون المتمرسون بالطريق ، مثل و رسالة الخلوة ، و و الوصايا ، و في جوانب مختلفة من القرآن (٢٨) ، بما في ذلك الرمزية الخاصة ببعض حروفه ، و في الأسماء والصفات الإلهية ، و في الفقه والحديث ، و في كل مسألة أخرى ترتبط والصفات الإلهية ، و في الفقه والحديث ، و في كل مسألة أخرى ترتبط بالمواضيع الدينية والروحية (٢١) تقريباً . وتشتمل آثاره أيضاً على بالمواضيع الدينية والروحية (٢١) تقريباً . وتشتمل آثاره أيضاً على شعر صوفي رائع ، نذكر منه على سبيل المثال ، ترجمان الأشواق ، (٤١) و و الليوان ، . والحق أن الكثيرين يعتبرونه أفضل شعراء التصوف بالمعربية بعد ابن الفارض (٤١) .

وبالحملة ، فإن مدى آثار ابن عربي من الرحابة بحيث يصعب وصف محتوياتها . فقد تدفقت الكتب والمقالات من قلمه كما تتدفق الامواج في المحيط ، غامرة كل ما في طريقها تقريباً. وأسلوبه في هذا القدر الهائل من الآثار شاعري أحياناً وعويص أحياناً أخرى . فبعض آثاره ، كتلك التي تختص بالجانب العملي من السير والسلوك ، واضحة بسيطة . وأما الأخرى كالتي تختص بالإلهيات ، فهي مُغرقة في الإيجاز والمجاز . والحقيقة ، أن لابن عربي لغة خاصة به . فقد وضع معجماً والمجاز . والحقيقة ، أن لابن عربي لغة خاصة به . فقد وضع معجماً اصطلاحياً ، يعتمد إلى حد ما على مصطلحات الصوفيين السابقين السابقين الي لا بد من معرفتها لمن يريد فهم آثاره (٤٢). فمهمة القارىء لا تقتصر على فهم المعنى الدقيق لكلماته فحسب ، وإنما عليه أن يدرك الظلال

الجانبية والأطياف المتعلقة بها أيضاً . وبعبارة أخرى ، إن على الإنسان بالنسبة اليه، كما هو الحال بالنسبة الى المؤلفين المسلمين الآخرين، أن يتعلم كيف يقرأ وما بين السطور ، ، حتى يكتشف الثروة الكامنة تحت تراكيبه المجازية والمتناقضة ولغنه الرمزية التي تخطف البصر أحياناً وتحيير في تركيبها أحياناً أخرى .

# مصادر!بن عسربي

لا يستطيع المرء أن يتحدث ، عن أصول آثار كاتب صوفي ومصادرها بالمعنى التاريخي العادي . فالصوفي الذي بلغ غاية والطريق و ، يتلقى الإلهام مباشرة على شكل عمودي ولا يعتمد على أية تأثيرات وأفقية و إنه يتلقى المعرفة عن طريق اشراق التجليات الإلهية في قلبه اما اعتماده على مؤلفات الآخرين فليس إلا للبيان والتعيير عن تجار به الباطنية فقط. وتلك هي حال ابن عربي أيضاً ، فمصدره الأصلى هو معرفته العرفانية المتلقاة في حالة المشاهدة ، وبفضل بركة النبي (ص) التي حظى بها عن طريق انتهاجه الطريقة الصوفية .

أما على مستوى تأويل الفكر وصياغته ، فيمكننا أن نتحدث عن والمصادر التاريخية ، لابن عربي ؛ بمعنى أن عقائد كثيرة لعدد من المدارس قد وجدت تفسيرها العميق في مؤلفات والشيخ ، فمن داخل النطاق الإسلامي اتبع ابن عربي بوجه خاص الصوفيين المتقدمين لا سيما الحلاج ، الذي شرح كثيراً من أقواله في مؤلفاته ، والحكيم الترمدي الذي بات كتابه وخاتم الولاية ، موضع الدراسة المخاصة لا الشيخ ، ؛ وبايزيد البسطامي ، الذي كثيراً ما يقتبس عباراته العرفانية ؛ ثم الغزالي ، الذي اتبع آثاره الأخيرة وروج لأقواله بطرق عديدة . وقد تبنى أيضاً نظريات في علم الكون مستمدة من الفلاسفة وخاصة ابن سينا ؛ ناهيك بالنظريات الأنبذقلية الجديدة لابن مسرة . كما انه استخدم أساليب المتكلمين الجدلية. أضف إلى ذلك أن في الإمكان كما انه استخدم أساليب المتكلمين الجدلية. أضف إلى ذلك أن في الإمكان ان تكتشف في كتب ابن عربي (٤٣) تأثيرات المؤلفات الهرمسية الإسلامية

القديمة، كمجموعة جابر بن حيّان ورسائل إخوان الصفاء، بنزعتها الفيثاغورية الجديدة، وكتابات أخرى منسوبة إلى الإسماعيلية .

وأما من حيث العقائد التي يرجع أصلها إلى ما قبل الإسلام ، فنجد لدى محيي الدين شرح الهرمسية الإسكندرانية في أسمى مستوى وصلت إليه معانيها ؛ حيث يتخذ مفهوم و الطبيعة ، نفسه شكلاً يفوق درجة الظهور الصوري (٤٤) . ونجد أيضاً عقائد ترجع إلى الرواقيين وفيلون والافلاطونيين المحدثين والمدارس القديمة الانحرى ، وقد فسرت ميتافيزيقيا وأدمجت في النظرة العامة الرحبة لتصوف ابن عربي . فمن خلال موشور ذهنه ، اكتسبت الآراء الكونية والنفسية والفيزيائية فمن خلال موشور ذهنه ، اكتسبت الآراء الكونية والنفسية والفيزيائية والمنطقية ، بله العقائد العرفانية ، بعداً ميتافيزيقياً وشفافية تبرز الإرتباط بين أشكال المعرفة جميعاً بالحكمة الإلهية التي يحررها الأولياء والحكماء ، على غرار انغماس جذور الأشياء جميعاً وجميع درجات الوجود في الوجود الإلهي .

## عقيدة ابن عسديي

انه لمن مظاهر الإدعاء المفرط أن يحاول المرء حتى عرض المخطوط العامة لعقائد ابن عربي ، وهي عقائد تأملتها أجيال من أهل الحدس والحكمة ، وأنفق قوم جل أعمارهم الدنيوية (٥٠) في إدراكها . إن هدفنا لا يعدو الإشارة إلى خواص هذه العقائد العامة ولغتها ، والتنويه ببعض المبادىء التي تعتبر جوانب بارزة في نظرته إلى الكون ، وهي نظرة من الإنساع بحيث يتعذر أن نتقصى فيها حتى جناحاً واحداً في شتى تفرعاته وأبعاده . فنحن أمام ابن عربي ، لا نقف أمام فيلسوف ، سواء بالمفهوم الحديث أو الأرسطوطاليسي. فعقائده ينبغي فيلسوف ، سواء بالمفهوم الحديث أو الأرسطوطاليسي. فعقائده ينبغي أن لا تعاليم معابلة فلسفية قط .

إن التشابه بين عقائد إلهية وعرفانية من هذا النوع وبين الفلسفة ظاهرية أكثر منها واقعية . فمحبى الدين – على العكس من الفيلسوف — لا يحاول استيعاب و الحقيقة ، كلها في نظام واحد أو أن يقدم عرضاً منهجياً لجوانبها المختلفة ، إنه يكتب تحت إيحاء سريع مباشر ، لذا لا يتوافر لكتاباته من التماسك مثل ما يتوقعه الإنسان من المؤلفات العادية التي تأتي نتيجة الالهامات (٢٠) البشرية الصرفة . إن المضروب المشترك بينه وبين الفلاسفة هو استخدام اللغة البشرية ، ومعالحة المسائل النهائية ، إلا أن غابته تختلف عاماً ، كما تختلف الطريقة التي يستخدم بها اللغة (٤٠) . فغايته ليست تقديم بيان مقنع ذهنياً ، مقبول عقلياً ؛ بل ونظر ، حقيقي ، أو رؤيا للحقيقة يتوقف ادراكها على مزاولة الطرق الخاصة لنواله . إن العقيدة والطريق لدى ابن عربي ،

ولدى شيوخ الحكمة الإلهية الخالدة الآخرين ، هما الساقان اللذان يجب أن تنسق حركاتهما حتى تستطيعا تسلق الجبل الروحي (٤٨) . فطريقة بلا عقيدة قد تؤدي إلى تمخض عسير دون جدوى ، وعقيدة بلا طريقة قد تتحول إلى تله بالأفكار قد تضفي على الإنسان خفة بعدة عن الحكمة الحقة بعد و بهلوانيات ، القرد عن سمو النسر (٤١) في تحليقه .

### لغتالة

إن لغة ابن عربي، وإن كانت في بعض الأحيان تجريدية، الا أنها في الأساس لغة رمزية . فهو يستخدم جميع أشكال الرمزية مسس الشاعرية إلى الهندسية والرياضية . والمبدأ الذي ينطوي عليه استعمال الرموز مبدأ أساسي ؛ هو ما ينطلق عليه ابن عربي كما ينطلق عليه الشيعة الذين يعتبرونه أمرا أساسيا أيضاً اسم التأويل ، الذي يعني الشيعة الذين يعتبرونه أمرا أساسيا أيضاً اسم التأويل ، الذي يعني على حرفياً رد الشيء إلى أصله وبدايته . فليس في العالم ما هو عبن ما يظهر عليه ؛ أي أن ظاهره لا يستنفذ حقيقته قط. فكل مظهر ينطوي على يظهر عليه ؛ أي أن ظاهره لا يستنفذ حقيقته قط. فكل مظهر ينطوي على كنه . وبالتعبير الإسلامي ، كل ظاهر لا بد له من باطن . فعملية التأويل أو التفسير الروحي ، تعني الوصول من الظاهر إلى الباطن ،

من الواقع الخارجي إلى الواقع الداخلي .

وللرمزية بالنسبة الى ابن عربي ، وبالنسبة الى الصوفيين الآخوين ، أهمية حيوية ؛ ما دام الكون يخاطبهم بلغة الرموز ، وما دام لكل شيء علاوة على قدره الخارجي (٥٠) فحوى رمزي كذلك . لقد احتفظ الصوفيون دائماً وبروح الرمز » ؛ تلك الروح التي كانت قديماً مشتركة بين أفراد النوع الإنساني بأسره والتي انعدمت في العالم الحديث ؛ ولا يمكن العثور عليها إلا بين الجماعات العرقية ، والعنصرية التي لم تتأثر بعمق بتطورات القرون الأخيرة الماضية (٥١) . وعملية التأويل لدى محيي الدين يمكن أن تطبق على كل المظاهر الطبيعية وكل ما التأويل لدى محيي الدين يمكن أن تطبق على كل المظاهر الطبيعية وكل ما يجيط بالإنسان في حياته الأرضية . وكذلك المعتقدات الدينية والحالات النفسية للإنسان في حياته الأرضية . وكذلك المعتقدات الدينية والحالات النفسية للإنسان في حياته الأرضية . وكذلك المعتقدات الدينية والحالات

الباطني والتأويل الرمزي.

إَن ظواهر الطبيعة ، وآبات القرآن بما تستدعيه من الوحى ، والحالات الباطنية للنفس، يُطلق عليها جميعاً في العربية لفظ وآيات، ؛ أي انذارات واشارات ، لأن معانيها الباطنية يكشف عنها التأويل مترابطة . فالصوفي ينفذ إلى المعنى الباطني لمظاهر الطبيعة ، ومن تم إلى العبادات والمعتقدات الدينية ، وأخيراً إلى ذاته هو ، فيكتشف في باطنها جميعاً ، نفس الجواهر الروحية التي تعتبر هذه الأشياء الخارجية المتباينة رموزها المتعددة . وكتابات ابن عربي تصور بوضوح تطبيق منهاج التفسير الرمزي على منن الوحي (القرآن الكريم) ، وعلى الكون ، الذي يقوم إبداعه على النموذج الأصلى و للقرآن الكوني، ؛ وعلى ذاته ، التي تحتوي كعالم صغير كل حقائق الكون في ثناياها . على هذا ، تكون هناك وجهتان للوحي ، وجهة العالم الكبير ، ووجهة العالم الصغير ؛ كما أن هناك وناحية منزّلة ، لكل من العالمين الكبير والصغير ، كل من الكون والإنسان . وابن عربي ، يطبق منهاج التفسير الرمزي أي عملية التأويل ، على هذه النواحي جميعاً . وعلاوة على ذلك ، فإن آثاره تُعرب عن الحقائق ، التي اكتشفها على هذا النحو ، في لغة رمزية يجب أن ينفذ إليها بعمق ، حتى يتجلى الرمز المحجوب خلف ستار الأشكال الخارجية للكلمات والحروف .

### وحسدة الوجود

العقيدة الأساسية للتصوف ، وخاصة كما فسرها محيى الدين ومدرسته ، هي عقيدة الوحدة المتعالية للوجود ، التي من أجلها اتهمه كثير من العلماء المحدثين بأنه حلولي بالمعنى الفلسفي pantheist (أي قائل بأن الله في كل الأشياء) ، أو قائل بالوحدانية الوجودية panentheist وحديثاً جداً، بأنه من أتباع ما يُعرف بالتصوف الطبيعي. إلا أن هذه الإتهامات كلها باطلة ؛ فهم يخلطون بين عقائد ابن غربي الإلهية وبين الفلسفة ، ولا يأخلون بعين الإعتبار أن العرفان ليس منفصلاً عن البركة الإلهية والولاية . فاتهام الصوفيين بـ ﴿ الحلولية ﴾ لا شك باطل ، لأن والحلولية ﴾ أولاً نظام فلسفي ؛ على حين أن محيى الدين وأمثاله ، لم يدَّعوا قط أنهم يتبعون أو يبدعون أي نظام فلسفي . ثانياً : لأن و الحلولية ، تقتضي أتصالاً جوهرياً بين الله والكون ؛ على حين أن الشيخ أول من يقول بالتعالي المطلق لله على المقولات جميعاً ، بما في ذلك مقولة الجوهر (٥٢) . أما ما أغفله النقاد ممن يتهمون الصوفيين بـ ﴿ الْحُلُولِيةِ ﴾ ، فهو الفرق بين التوحيد اللَّـاتي بين الوجود الظاهر ومبدئه الوجودي وبين عينيتهما واستمرارهما الجوهري . وهذا المفهوم الأخير محال عقلاً ، ويتناقض مع كل ما قاله محيى الدين والصوفيون الآخرون بخصوص الذات الإلهية .

أما الاصطلاح القائل بأن الله حال في جميع الأشياء panentheism الذي استخدمه نيكلسون وعدد من العلماء الآخرين – الذين كانوا يعلمون جيداً أن و الحلولية، لا تنطبق على الصوفيين ، فقد يبدو أقرب

إلى المعقول. صحيح أن الله بحل في الأشياء ، ولكن العالم و لا يحتوي ، الله . وكل اصطلاح يتضمن مثل هذا المعنى لا يصلح لأن يكون تعريفاً مناسباً لعقيدة وحدة الوجود . كما أن اصطلاح والوحدانية الوجودية ، ليس تعريفاً مناسباً أيضاً . لأن والوحدانية ، مرة أخرى تفرض نظاماً فلسفياً عقلياً يقابل مثلاً الثنائية ، ولفظة ووجودية ، تخلط بين الاستمرار الداتي بين الأشياء ومبدئها وبين الاستمرار الجوهري ، أو بين النظرة الأفقية والنظرة العمودية . إن الوحدة عند الصوفيين هي حل التناقضات الظاهرية والتعارضات الوجودية . إنها اتحاد الصفات المتعددة ، التي تميز عالم الكثرة ؛ وليس لها أي علاقة بالوحدانية الصفات المتعددة ، التي تميز عالم الكثرة ؛ وليس لها أي علاقة بالوحدانية النا المناقدة المتعددة ، التي تميز عالم الكثرة ؛ وليس لها أي علاقة بالوحدانية التناقد الله المناقدة بالوحدانية التناقد الله المناقدة بالوحدانية الناقدة بالناقدة بالوحدانية الناقدة بالمناقدة بالوحدانية الناقدة بالناقدة بالناقدة

الفلسفية التي اتهم بها ابن عرني والآخرون .

هذا ، كما لا تصح نسبة التصوف الطبيعي إلى ابسن عربي قط . فهذا الاصطلاح قد أدخله بعض المؤلفين الكاثوليك ، لتقسيم الأشكال العرفانية الآساسية للروحانية التي يقارنون بينها وبين و التصوف فوق الطبيعي ، الموجود غالباً في المسيحية (١٥٣) . فليس ثمة حد فاصل بين الطبيعي وفوق الطبيعي . ففوق الطبيعي ، له جانب طبيعي ؛ لأن وأثره » يوجد في أصل وجود الأشياء ، والطبيعي له جانب فوق طبيعي ؛ لأن وآثار » فوق الطبيعي ، إنما توجد في العالم المخلوق ولأن الفيض الإلمي والبركة تجريان في وعروق، الكون (١٥٠) . وعلاوة على ذلك ، فإن اعتبار التصوف (١٥٠) فوق طبيعي في أحد الإديان ، وطبيعياً في الأديان الاخرى ، أو أنه فوق طبيعي في أحد الإديان ، معينة فقط ، على سبيل العرض ، يحد من رحمة الله ، فذلك يعني معينة فقط ، على سبيل العرض ، يحد من رحمة الله ، فذلك يعني الرداك معينة فقط ، على سبيل العرض ، يحد من رحمة الله ، فذلك يعني الآدراك الأشكال الروحانية الأخرى حاجة ملحة لها أهمية فورية .

إن عقيدة الوحدة المتعالية للوجود ، كما فسرها محيى الدين والصوفيون الآخرون ، ليست إذاً والحلولية ، أو والوحدانية الوجودية ، وليست ثمرة التصوف الطبيعي ، الذي يعجز عن التعالي عن العالم المخلوق المجرد عن هداية الحكمة والبركة السماويتين ؛ فهي تعني بالأحرى أنه على حين أن الله متعال تعاليساً مطلقاً بالنسبة الى الكون، فإن الكون ليس منفصلاً عنه تماماً، أي وأن الكون غارق على وجه خفي في الله الله الله على أن الإعتقاد باستقلال أي عالم من الموجوادت عن الحق المطلق ، يعني الوقوع في الخطيئة الكبرى في الإسلام ، أعني الشرك ، وإنكار الشهادة بأن ولا إله إلا الله الي تعني في النهاية ، أنه لا وجود قط عدا الوجود المطلق . فصيغة الشهادة تبدأ هكذا بالنفي ، حتى لا تحصر و المبدأ الأول افي أي اثبات قط . إن الكون وما فيه من الكائنات ليست الله ؛ ولكن وجودها ليس شيئاً آخر غير وجوده ، وإلا لكانت موجودات مستقلة تماماً ، فعاد ذلك إلى القول أن ثمة آلمة عدا الله .

ويذهب ابن عربي ، الذي كثيراً ما يُتهم بالحلولية ، إلى التأكيد على تعالى الله وأحديثه بالقدر الذي تسمح به اللغة البشرية، كما جاء في ورسالة الأحدية » (١٠٦١ :

وإنه هو ، لا بعد معه لا قبل ، لا فوق لا تحت ، لا بعيد لا قريب ، لا اتحاد لا انفصال ، لا كيف لا أين لا متى ، لا زمان لا لحظة لا عمر ، لا كينونة لا مكان ، وهو الآن كما كان . إنه الواحد بلا واحدية والفرد بلا فردية . إنه غير مُركب من اسم ومُسمى ، لأن اسمه هو ومُسمى .

وعليه فافهم . . . إنه ليس في شيء ولا شيء فيه ، سواء أكان داخلاً في أم خارجاً من . ومن الضروري أن تعرفه بهذه الطريقة ، لا بالعلم ، لا بالعقل ، لا بالفهم ، لا بالتصور ، لا بالحس ، لا بالإدراك . فلا يراه ، إلا هو ؛ ولا يدركه ، إلا هو . يرى نفسه بنفسه ، ويعرف نفسه بنفسه . لا يراه أحد غيره ، ولا يدركه سواه . حجابه واحديته ، ولا يحجبه سواه . حجابه اختفاء وجوده في واحديته بدون أي كيفية . لا أحد يراه سواه \_ لا نبي مرسل ، ولا ولي مكمل ، لا ملك مقرب يعرفه . نبيه هو ، وإرساله هو ، وكلمته هو . لقد أرسل نفسه بنفسه لنفسه ي (٥٧) .

من الصعب ، أن يتهم بالحلولية من يذهب إلى هذا الحد في تأكيد تعالى الله . إن ما يريد ابن عربي أن يثبته هو أن الوجود الإلمي متميز عن مظاهره ، وأنه متعال عليها ؛ إلا أن المظاهر ليست منفصلة من كل وجه عن الوجود الإلمي ، الذي يكتنفها بوجه ما . وكما نرى من رمز الخاتم والفصوص الكريمة السابق بيانها ، فإن القابل لمظهر من المظاهر الإلهية أو لوحي ما يبدو وكأنه ويصبغ الوحي الذي يتقبله ؛ أو بعبارة أخرى ، إن الوحي يتكيف بحسب طبيعة قابله . أما من وجهة نظر أعمق ، فإن القابل نفسه يتعين طبيعة قابله . أما من وجهة نظر أعمق ، فإن القابل نفسه يتعين والمحتوى ، يعامان بالوجود الإلهي الذي يتعالى عنهما (٥٠١) .

ويصدق هذا المبدأ على المعرفة كما يصدق على الوجود ، يصدق على مشاهدة الماهيات السماوية في القلب، وعلى النظر إلى الكون كتجل إلهي . فغي كلتا الحالتين ، يعين القابل شكل التجلي ووبلونه ، ولكنه في الحقيقة ، يتعين هو الآخر بفعل الذات الإلهية التي يصدر التجلي عنها ، وهي الأحدية المحيطة بالأطراف المتقابلة والمتضادة ، المركز الذي تتحد فيه كل أشكال التضاد ويتعالى على كل التنافرات والتناقضات في عالم الكثرة ؛ إنه مركز الدائرة التي يوجد الكل فيها والتي يقف العقل أمامه حائراً، فهي تشتمل على اجتماع والاضداده ، الذي لا يمكن أن يرد إلى مقولات العقل البشري ، أو إلى وحدانية تنعدم معها كل الفوارق الوجودية ويتغفل الوضع المتعالي الذي يحتله المركز بالنسبة إلى كل المتناقضات التي تنحل جميعها فيه (٩٠) . فالظاهر والباطن والأول والآخر (١٠) ، والحق والخلق والعاشق والمعشوق والعقل والمعقول ؛ كل هذه التناقضات الظاهرة تنحل في الذات الإلهية ، والمقل والمعقول ؛ كل هذه التناقضات الظاهرة تنحل في الذات الإلهية ،

#### الأسمياء والضفات

على الرغم من أن والذات ؛ مطلقة التعالي ومنزهة عن كل مفاضلة وتمييز، فإن بعض التعينات تجيءعلى مستوى تعينها الأول. إن الله في أحديته المطلقة ، فوق الصفات كلها . ولهذا ، يسمى هذا المستوى بالوحدة غير القابلة للتجزئة والمطلقة (الأحدية) . أما على مستوى والواحدية ؛ ، فإن هناك تعينات أساسية أو صفات تنبئق منها جميع صفات الوجود وكل جوانب المعرفة (١١٠ . فالله ، إذا ، فوق كل الصفات وليس خلوا منها ، كما يتبين من القول الصوفي المأثور إن الصفات الإلهية و لا عينه ولا غيره ، (١٢٠).

وكذلك وشهادة لا إله إلا الله و تتضمن نفس العلاقات المتناقضة في الطاهر. فمن جهة ، تنتفي كل صفة ، وكل صورة و للألوهية ، عن الله حتى يصبح المتعالي المطلق ؛ وهذه هي صورة التنزيه . ومن جهة أخرى ، تدل العبارة نفسها على استحالة وجود أية صفة منفصلة كلياً عن الصفة الإلهية ، وعليه ينبغي أن تكون انعكاساً لحقيقة إلهية تقارن بها ، وذلك هو و التشبيه و (١٣٠) . ونظرة ابن عربي إلى العلاقة بين الصفات والذات وسط بين التنزيه والتشبيه ، إذ يثبت في الوقت نفسه ، التعالي لله ، واتصافه بصفات ليست جميع صفات الكون الا انعكاسات وصوراً لها .

ومع أن الصفات الإلهية لا تُعد ولا تحصى ، فقد أوجزت في الوحي الإسلامي في طائفة معينة من الأسماء الإلهية التي يُوصف الله بها في القرآن الكريم (١٦٤) . وهذه الأسماء هي الامكانيات الإلهية

الكامنة في الكون ، إنها الوسائل التي بها ينجل الله في العالم ، كما أنه يصف بها نفسه في القرآن . وعليه ، فالأسماء الالهية هي سبل تهدي إلى الله ، وهي الوسائل التي يستطيع الإنسان أن يرقى من خلالها إلى المعرفة الواحدية للوجود الإلهي . ولما كانت جوانب أساسية للمعرفة والوجود ، فإنها تكشف عن نفسها في الكون وفي الحياة الروحية ، التي تصبح فيها موضوعاً للمشاهدة . فمن خلالها ، يطالع ابن عربي ، كسائر الصوفيين ، عملية الخلق وتحقيق الذات الروحي أيضاً . كسائر الصوفيين ، عملية الخلق وتحقيق الذات الروحي أيضاً . فالأسماء والصفات الإلهية اذاً تؤدي دوراً أساسياً في كل فاحية من نواحي نظرته إلى الكون وتحد المرء ه باللغة والقائمة على الاصطلاحات القرآنية الخاصة ، التي ينفسر من خلالها العقائد الصوفية .

## الابسان لكاس أوالكلمة

إن احدى العقائد والباطنية والأساسية في الإسلام ، التي صيغت في شكلها الإصطلاحي الحاضر للمرة الأولى على يد ابن عربي أيضاً ، هي عقيدة الإنسان الكامل ، التي سيطرت على النظر الصوفي ؛ حتى دعيت بالأسطورة والمختارة والتصوف (١٥٠) . والانسان الكامل ، وهو الكلمة أيضاً ، عبارة عن مجموع تجليات الأسماء الإلهية . وهو أيضاً النموذج إنه العالم في وحدته كما وتراه والذات الإلهية. وهو أيضاً النموذج الأصلي للعالم والإنسان ، الذي يحتوي الإنسان أو العالم الصغير من خلاله جميع الإمكانيات الموجودة في العالم . وكل من العالمين الصغير والكبير يواجه الآخر كرا تين تنعكس كل منهما في الأخرى ؛ بينا يردد كلاهما وصدى وفي ذاتيهما لنموذجهما المشترك ، الذي هو والكبير يواجه الآخر كرا تين تنعكس كل منهما في الأخرى ؛ بينا و الإنسان الكامل و أيضاً هو الروح أصلاً ، و الإنسان الكامل و يعتوي على و كل المثل الأفلاطونية في باطنه ؛ أو العقل الأول الذي و يعتوي على و كل المثل الأفلاطونية في باطنه و على غرار الكلمة في عقائد فيلون ، التي هي و المولود الأول الذي التمويز على المثل المتعمد فيه المثل جميعاً .

وللإنسان الكامل في عقيدة ابن عربي ثلاثة جوانب أساسية مختلفة : الكونية والنبوية والمسلكية (١٦٠) . فأما من حيث علم الكون ونظرية التكوين ، فهو نموذج الخلق المشتمل في ذاته على جميع المشل الأصلية وللوجود الكلي ، ولذا ، لم تكن جميع مراتب الوجود الكوفي ، إلا فروعاً عديدة ولشجرة الكون » التي جلورها في السماء ، في اللمات الإلهية ، وتنتشر أغصانها أو فروعها في أنحاء الكون . وأما

من وجهة نظر الوحي والنبوة ، « فالإنسان الكامل ؛ هو الكلمة أو فعل الله ، الذي يقابل كل و مرتبة ، منه نبي من الأنبياء . وهكذا ، فقد خسص كل فص من كتاب والفصوص، بالنب من جوانب الإنسان الكامل أي لنبي يكشف للدنيا جانباً من الحنكمة الإلهية ، التي يُعتبر هو في جوهره تجلياً لها . وفي هذا الضوء ، يتضبع أن والإنسان الكامل؛ هو والحقيقة المحمدية؛ ، التي ظهرت إلى حيز الوجود الأرضي في نبى الإسلام . وكما تخرج البذرة عندما توضع في الأرض جذراً فأغصاناً فأوراقاً فأزهاراً وأخيراً نمرة تحتوي على تلك البذرة ثانية ، تجلى « الإنسان الكامل ، أو الحقيقة المحمدية ، التي كانت « أول ما خلق الله » ، تجلياً كاملا على الأرض في محمد ( ص ) آخر

أنبياء الدور الحالي من تاريخ البشرية .

« والإنسان الكامل » ، من وجهة نظر المعرفة الروحية، هو مثال الحياة الروحية . فهو الشخص الذي حقق جميع الامكانيات وكل مراتب الوجود الكامنة في المرتبة الإنسانية، وأدرك كل الإدراك فحوى كونه إنسانًا . وهكذا ، و فالإنسان الكامل ، يتمثل أولاً وقبل كل شيء في الأنبياء وخاصة نبي الإسلام ؛ وثانياً ، في الأولياء العظام وعلى وجه الخصوص وأقطاب يكل عصر، ممن تبدو حقيقتهم الظاهرة شبيهة بغيرهم من الناس ، أما حقيقتهم الباطنة فتشتمل على جميع الإمكانيات الكامنة في العالم، من حيث إنهم حققوا في ذواتهم كل الإمكانيات الكامنة في مرتبة الإنسان، باعتباره العالم الصغير والمركز الذي يعكس جميع الصفات الكلية . فكل إنسان ، بالقوة ، إنسان كامل ؛ أما بالفعل ، فالأنبياء والأولياء فقط بمكن أن يطلق عليهم هذا اللقب ، أو يُقتدى بهم كنماذج للحياة الروحية ومرشدين الى طريق الوصال .

## انخسلق علم الكون

يتمثل المخلق في مدرسة ابن عربي ، كفيض الوجود على المثل السماوية . واخراجها على هذا الوجود من حالة العدم أو حالة والكنز المخفي و إلى حالة الوجود العيني (٦٧) . ومن الممكن تشبيه الوجود بالنور ، والمشل والأسماء والصفات الكلية بقطع مختلفة من الزجاج الملون ، يشع النور من خلالها عاكما ألوانا مختلفة على و مرآة العدم و . فالكون أصلا ، مجموعة من المرايا تنعكس فيها الحقائق الإلهية ، أو تجل للأسماء والصفات الإلهية التي يشتمل عليها الإنسان الكامل (١٨١) . أو تجل للأسماء والصفات الإلهية التي يشتمل عليها الإنسان الكامل (١٨١) . وهو من وجهة نظر أخرى ، نهر فياض أبداً يتجدد ماؤه كل لحظة ، إلا أنه يحتفظ بشكلة العام الذي يتوقف على مجراه ؛ فالماء هو رمز لنور الوجود الذي يفيض كل لحظة على أرجاء الكون ؛ ومجرى انهر رمز للمشل ، التي تعين الإنجاه العام للفيضان .

ويشبه ابن عربي الخلق بصدور الأصوات عن فم الإنسان ؛ فكما تكون الكلمات قبل النطق في حالة اختلاط ، ثم تصبح بحكم نفس الإنسان متميزة ملفوظة ، يخرج ونفس الرحمان » من حيث كرمه ورحمته ، الإمكانيات الأصلية للوجود ، مرموزا إليها بحروف الألفباء ، إلى حيز الوجود (١٩١) . وبنفس الطريقة التي يمر بها نفس الإنسان بدوري التقلص والتمدد، يمر الكون بهاتين الحالتين ، المتممة إحداهما للأخرى . إنه يفني في كل لحظة ، فيخلق من جديد في اللحظة التالية ، دون انفصال زمني بين الحالتين . فهو يعود إلى الذات الإلهية في كل لحظة من لحظات التقلص ، ويعود يعود إلى الذات الإلهية في كل لحظة من لحظات التقلص ، ويعود

إلى الظهور والنجلي في حالة النمدد . فالكون اذاً ، تجل للذات الإلهية ، التي تتجدد في كل لحظة دون أن و تتكرر و في جوهرها ؛ أو كما يقول المتصوفون ولا تكرار في النجلي و (٧٠) ؛ فالخلق متجدد في كل برهة . هذا ، كما أن استمراره و الأفقي و الظاهر ، يخترقه والسبب العمودي و الذي يدمج كل لحظة من الوجود بمبدئها المتعالي . وعلى أساس هذا التصور للخلق ، يصف ابن عربي عدة تصاميم كونية مختلفة ، يصور فيها نواحي متباينة للحقائق الكونية . فأحياناً يتصور النظام الكوني كشجرة ، ترمز أغصانها إلى مراتب مختلفة للوجود الكوني ، وأحياناً أخرى ، يتصور العالم في ضوء مختلفة للوجود الكوني ، وأحياناً أخرى ، يتصور العالم في ضوء المفاهيم القرآنية للقلم واللوح المحفوظ ، وعلم الملائكة القرآني في ضوء الطبائع والكيفيات الأربع لعلم التكوين الهرمسي (٢١١) . وهنا ، ضوء الطبائع والكيفيات الأربع لعلم التكوين الهرمسي (٢١١) . وهنا ، لا مجال للقول بأن المرء ملزم بالضرورة باختيار نظام كوني واحد ، من الحقائق الكون يمكن تصوره في أضواء مختلفة ، ينظهر كل منها جانباً من الحقائق الكونية .

إلا أن ابن عربي ، في كل هذه الأشكال لعلم الكون تقريباً ، على الرغم من أنه غالباً ما يستفيد من عناصر مشتقة من مدارس ما قبل الإسلام كالهرمسية وسواها، يبني نظرته أصلاً على القرآن وعلى المفاهيم الإسلامية المرتبطة ارتباطاً وثيقاً بصور الوحي الإسلامي وحروف اللغة العربية وألفاظها (٧٢).

إن التصميم الكوني يرمي بالدرجة الأولى إلى الربط بين سلاسل مراتب الكون المختلفة ومبدئها ، ويبين كيف أن العوالم المختلفة عبارة عن تعينات مختلفة للمبدأ . وهذه التعينات يمكن النظر اليها من عدة نواح متباينة : فيمكن النظر إليها كالإثنين وسبعين ألف حجاب من النور والظلمة ، التي تحجب «وجه المعشوق» ؛ أو يمكن أن ترد إلى بضع مقامات رئيسية ، تشتمل على المراتب الأصلية للوجود الكوني . كما يمكن تلخيصها في مراتب تصاعدية ، كعالم الصور البشرية والجسمانية (أو الناسوت) ، وعالم الأنوار اللطيفة أو الجواهر النفيسة أو

(الملكوت) ، الذي يمكن اعتباره أيضاً كعالم الخيال والصور المعلقة أو (عالم المثال) ؛ وعالم الوجود الروحاني الواقع وراء الصور أو (الجبروت) ؛ وعالم الطبيعة الإلهية ، التي تتجلى في صفاتها التامة أو (اللاهوت) ؛ ثم يأتي فوق ذلك كله ، عالم الذات الإلهية أو (الهاهوت) الذي يتنزه عن كل التعينات (٧٣) . هذه العوالم ، التي قد تدعى أيضاً حضرات إذا اعتبرت من وجهة نظر التحقق وتحصيل المعرفة ، أيضاً حضرات إذا اعتبرت من وجهة نظر التحقق وتحصيل المعرفة ، التحمانية والنفسانية والروحانية على السواء . والصوفي يرسم الجسمانية والنفسانية والروحانية على السواء . والصوفي يرسم معالم هذه العوالم ، ويحدد على أساسها علماً للكون ؛ حتى يتمكن من معالم هذه العوالم ، ويحدد على أساسها علماً للكون ؛ حتى يتمكن من عقيق هذه المقامات جميعاً ، ويتجاوز آخر الأمر هذه التعينات ، ويبلغ مقام الاتحاد بالله ؛ فهو هدفه في مروره بمراتب التجليات الكونية جميعاً .

## الاتحساد

إن هدف التصوف عامة هو الاتحاد الحق الذي يأتي نتيجة لما في عليه الإنسان من حب للجمال الإلمي . وينظر إلى هذا الاتحاد بصورة عامة من خلال تنقية القلب تدريجاً وبلوغ عدد من الفضائل الروحانية التي تنفضي آخر الأمر إلى مقام «الفناء» و «البقاء» بالحق . وينظر ابن عربي إلى مقام الاتحاد ، وهو تلك التجربة العليا التي يستحيل وصفها في عبارات وافية ، فظرة تختلف بعض الشيء عن نظرة من عداه من شيوخ المتصوفين . فمعرفة الله والإتحاد به في مقام المشاهدة الأعلى لا يعنيان عنده تلاشي الموجود شخصياً (الفناء) أو تلاشي ذلك التلاشي (البقاء) ، عا عليه معظم العرفاء . بل تعني بالأحرى التحقق من أن وجودنا مئذ البداية منوط بالله ؛ بمعنى أننا لم يكن لنا وجود أصلاً يمكن أن يتلاشي . إنها تعني التحقق من أن الوجود كله عبارة عن شعاع من يتلاشي . إنها تعني التحقق من أن الوجود كله عبارة عن شعاع من أشعة الوجود الإلهي ، وليس لأي شيء آخر وجود قط ، مهما كان . أو كما جاء في « رسالة الأحدية » :

والاتحاد الروحاني الناجم عن عشق الجمال الإلهي ، يقتضي من

111

وجهة النظر والعملية وأن تصبح الطبيعة الإلهية محتوى للطبيعة البشرية ، وتصبح الطبيعة البشرية محاطة بالطبيعة الإلهية وغارقة فيها . فاذا ما اعتبرت هذه الحالة من وجهة نظر التجربة الروحية لا النظر المجرد ، وجب القول بان كل علاقة تبرز جانباً من التجربة الكلية ، التي لا توصف ، أي أن الله حال في الإنسان ، والإنسان غارق في الله . ومن وجهة النظر الأولى ، يفترض الاتحاد أن الله هو الذات التي وتبصر و بعيني الإنسان ، و و تسمع و وبأذنيه و . وفي الحالة الثانية ، يصبح الإنسان مستغرقاً في الله ، حتى وليبصر و بالله ، و ويسمع و بعيني المعروف :

وما يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع ليتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ولسانه الذي ينطق به ، ويده التي يبطش به ، إن دعاني أجبته ، وإن سألني أعطيته ، (٧٥).

ففي حالة الإتحاد تضيء فردية الإنسان فيصبح غارقاً في النور الإلهي . فالعالم والإنسان يشبهان ظل الله . وهذا الظل في الإنسان الروحاني هو ما يصبح شفافاً مضيئاً بحضور الحق فيه ؛ أو كما يقول ابن عربي في باب علاقة الفرد بالله ، « في الفصوص » :

و فهذا نور ممتد عن ظل ، وهو عين الزجاج ، فهو ظل نوري لصفائه . كذلك المتحقق منا بالحق تظهر صورة الحق فيه أكثر مما تظهر في غيره . فمنا من يكون الحق سمعه وبصره وجميع قواه وجوارحه ، بعلامات قد أعطاها الشرح الذي يخبر عن الحق و (٧٦).

هذا المقام الرفيع من الإيحاد الذي يعتبر الهدف الأعلى للعارف وكمال الحياة الانسانية هو ثمرة ممارسة المناهج الروحية ، ابتداء بالصلوات المفروضة ، وانتهاء بصلاة القلب أو الصلاة الخلاقة (۷۷) ، التي يردد فيها عمق أعماق الصوفي ، إيقاع الابتهال بذكر الاسم الإلمي ، الذي هو خلاصة كل صلاة . ويؤكد عيبي الدين مراراً ، على الأهمية الحيوية لصلاة القلب ، وعلى الصفاء الداخلي الذي يجذب على الأهمية الحيوية لصلاة القلب ، وعلى الصفاء الداخلي الذي يجذب

الحق تدريجاً إليه ، بفضل ذلك والتعاطف ، الذي يجذب جميع التجليات نحو مصدرها وميدئها (٧٨) .

فعندما يصلي الولي ، فالإنسان يصلي لله ؛ والله يلتمس الإنسان ؛ وتكيف الصلاة نفس الإنسان . وفي حال المشاهدة المخالصة ، التي هي الشمرة ، كما هي أكمل أشكال الصلاة الذاتية التي يتطهر فيها القلب من خبائثه ، ويفقد كل ظلمته . في هذه الحال ، يدرك الإنسان أن الله «مرآتك في رؤيتك نفسك ، وأنت مرآته في رؤيته أسماء وظهور أحكامها ، وليست سوى عينه . فاختلط الأمر وانبهم ، ١٩٧١ ولكن وفي النهاية اذا ، يبقى الرب رباً والمربوب مربوباً ؛ ولكن يشعبح الله في الوقت نفسه المرآة ، التي يشاهد الرجل الروحاني فيها يصبح الله في الوقت نفسه المرآة ، التي يشاهد الله فيها أسماءه وصفاته . وهكذا يتحقق في قلب الولي الغرض من المخلق ؛ أسماءه وصفاته . وهكذا يتحقق في قلب الولي الغرض من المخلق ؛ ألما المعرفة التي من أجلها خلق العالم .

## وحسدة الأديان

من الجدير بالعنايسة الكبرى في عقائد ابن عربي اعتقاده بوحدة عتوى الأديان السماوية جميعاً ، وهو مبدأ يسلم به الصوفيون عامة ؛ وإن كانوا قلما يتقصونه بإسهاب كما فعل الحكيم الأندلسي (۱۸۰). قد رأينا أعلاه، أنه حظي في شبابه بمشاهدة والمركز الأعلى ، الذي صدرت عنه جميع أشكال الوحي ؛ وأنه أشار في أخريات أيامه غالباً إلى والأقطاب الروحيين ، لأديان ما قبل الإسلام . والواقع أن عقيدة الكلمة عنده تنطوي ضمناً على مبدأ كلية الوحي ، إذ تؤكد على أن كل نبي جانب من جوانب الكلمة العليا ، كما أنه في حد ذاته كلمة الله أيضاً . وقد حاول ابن عربي علاوة على ذلك ، أن يدرس التفاصيل أيضاً . وقد حاول ابن عربي علاوة على ذلك ، أن يدرس التفاصيل الخاصة بالأديان الأخرى ، وأن يفصل المعاني الكلية المسترة في أن ألخاصة بالأديان الأخرى ، وأن يفصل المعاني الكلية المسترة في ألخاصة بالأديان الأخرى ، بل ينبغي ، أن تقوم على الأساس المكين الذي الأخرى يمكن ، بل ينبغي ، أن تقوم على الأساس المكين الذي وضعه ابن عربي والرومي (جلال الدين) .

ومحاولة أبن عربي لتخطي الصور الظاهرية للوحي بغية الوصول إلى معانيها الباطنية ، لم تكن بأية حال من الأحوال لتدل على رفضها ه من أدنى ٤ ، بمعنى الامتناع عن قبول الشعائر الظاهرية والأشكال الإيمانية للدين ، فقد حاول على العكس أن يتخطى المستوى الظاهر لينفذ إلى لب الشعائر والعبادات التي هي في حد ذاتها من مقومات الدين الرئيسية والتي نزلت من والسماء ٤ ، فوجب على الانسان اتباعها ،

فيما لو أراد أن تكون حياته الروحية مشرة . فعن طريق هذه المظاهر الشكلية أو الظاهرية للدين ، وليس بالرغم منها ، حاول ابن عربي ، كغيره من الصوفيين ، أن يصل إلى باطن الوحى ومعناه الكلي .

إن المحراق الصور المور المنص الجوانب الظاهرية والشكلية للدين أساسياً أن على المرء أن يتملك هذه الصور والجوانب الشكلية أولا . فالإنسان لا يستطيع أن ينبذ ما ليس يملكه . ويجب ألا يغيب عن الذهن أنه ، عندما أعلن محيي الدين والصوفيون الآخرون استقلالهم عن الأشكال والشعائر الدينية ، فقد كانوا يخاطبون جماعة كانت تسلم بمزاولة الشعائر الدينية المختلفة كل التسليم ، لا عالما أن تُراول أو تُنتمثل مطلقاً ، جلية على أفق وعي القراء. لقد قضي أن تُراول أو تُنتمثل مطلقاً ، جلية على أفق وعي القراء. لقد قضي والتوبة إلى الله من خطاياه وفي تلاوة القرآن وذكر اسم الله . فتبين والتوبة إلى الله من خطاياه وفي تلاوة القرآن وذكر اسم الله . فتبين الني أوحاها الله من خطاياه وفي تلاوة القرآن وذكر اسم الله . فتبين الني أوحاها الله تهدي إلى نفس القمة ، وأنه إذا تُمثل دين ما كل التمثل ، فكأنها تُمثلت جميعاً. فقد وجد في صميم الأشكال الموحاة الخفيقة الكلية الني لا شكل لها ، حتى استطاع أن ينشد أبياته الشهيرة الجارية مجرى الامثال :

لقسد صار قلبي قابسلا كسل صورة
فمسرعى لغسزلان وديسر لرهبسان
وبيست الأوثسان وكعبسة طسائسف
وألسواح تسوراة ومصحسف قسرآن
أديسن بديسن الحسب أتى توجهست
ركائبه، فالحسب ديني وإيمساني (۱۸۲)

## التصتوف بعدابن عسربي

ليس في الامكان أن نصف مدى تأثير ابن عربي على حياة التصوف، اللهم إلا أن يقال إنه لم يكتب تقريباً شرح لعقيدة صوفية من بعده دون أن يقع من طريق أو آخر تحت تأثير مؤلفات هذا الحكيم الأندلسي العظيم ؛ على الرغم من أن بعض مدارس لاحقة لم توافق بالفعل على بعض نظرياته (٩٣٠). فقد افتشرت آثاره حالاً في أرجاء العالم الإسلامي بأسره. وبدأت آثاره النثرية تدرس في أوساط المتحمسين لتصوف ، وأشعاره تنشد في الزوايا على اختلاف طرقها ؛ وما زالت تكرس وتنشد اليوم ، كما كانت منذ سبعة قرون مضت .

ان انتشار عقائد ابن عربي في الشرق يرجع أغلب ما يرجع الله صدر اللدين القونوي ؛ وهو أحد مشايخ الصوفية العظام الذي شرح آثار الشيخ والف عدداً من آثاره لإيضاح عقائد أستاذه (٨١). شرح آثار الشيخ والف عدداً من آثاره لإيضاح عقائد أستاذه (٨١). ويمكن عن طريقه أصلاً ، أن نتبع عدة وخطوط تأثيرية ، مهمة لعقائد ابن عربي في الشرق . لقد كان صدر الدين من المقربين الى جلال الدين الرومي ، الذي أطلق كثير من متأخري الصوفيين الإيرانيين على ديوانه ومشنوى الهي أطلق كثير من متأخري الفارسي ، وكان الرومي يؤم الصلوات اليومية بالفعل . وينبغي المباحث أن يقتفي عن طريق صدر الدين أثر الحلقة التي تربط بين محيي الدين والرومي ، عن طريق صدر الدين أثر الحلقة التي تربط بين محيي الدين والرومي ، الذي ينتصب كالطود الآشم الثاني في تاريخ الروحيات الإسلامية ، ويشرف على أصفاع التصوف حيث ينطق بالقارسية . كان صدر الدين الشير ازي . ، الذي كتب كا ذكرنا في أيضاً أستاذاً لقطب الدين الشير ازي . ، الذي كتب كا ذكرنا في

الفصل الثاني ، أشهر الشروح على وحكمة الإشراق؛ للسهروردي ، كما راسل فصير الدين الطوسي ، أستاذ قطب الدين ، حول بعض المسائل الميتافيزيقية الأساسية (٥٠٠ . كذلك ألف فخر الدين العراقي ، أحد عظماء شعراء التصوف الإيرانيين ووفرسان العشق الكباري كتاب واللمعات ، في أعقاب أحد بجالس صدر الدين التي كانت تدور على عقائد ابن عربي ؛ هذا الكتاب الذي ساعد أكثر من أي كتاب تحر على ادخال ابن عربي إلى عالم الفارسية .

ويدخل في عداد تلامذة مدرسة محيى الدين ، جميع شراحه النابهين ، كالنابلسي والكاشاني والقيصري وبالي أفندي والشاعر الإيراني العظيم جامي ، الذي كتب عدة شروح على آثار ابن عربي وعلى ولمعات ، عراقي ، عرفت بوأشعة اللمعات ، و لا يزال هذا الكتاب يدرس حتى اليوم في إيران كمختصر للعقائد الصوفية . وفي وسع المرء أن يذكر عبد الكريم الجيلي ، الذي يُعتبر والإنسان الكامل ؛ الذي كتبه عرضاً منسقاً ؛ للفصوص ؛ ؛ ومحمود الشبستري ، الذي يلخص كتاب الكُلْشَن رَازً ال (بستان السر) عقائد التصوف كما بسطها ابن عربي ، في نثر فارسي سماوي الروعة باهر الرواء . وثمن يجدر ذكرهم جماعة العرفاء الشيعيين ، أمثال ابن تُركة والسيد حيدر الآمكي وابن أبي جمهور ١٨٦١ الذين أدخلوا عقائد الحكيم الأندلسي تدريجاً إلى العالم الشبعي ؛ وسرعان ما أصبحت إحدى الدعائم الأساسية للروحانية الشيعية ولعبت دورآ رئيسيآ في مذاهب الحكماء الإيرانيين المتأخرين أمثال ملا صدرا ، الذي استند استناداً قوياً على شيخ مرّسية (٨٧) . وفي الأقطار الإسلامية الأخرى أيضاً ، اشتهر على مرّ العصور تلامذة ومريدون أيضاً لعقائد ابن عربي ۽ كما نرى من أمر العدد الكبير من شروح آثارہ ، الى ظهرت في الهند وآسيا الصغرى وسورية ومصر ، حيث خصص علماء كالشعراني مجلدات عدة لبسط مؤلفاته وتوضيح مضمونها.

كذلك في الغرب لم يكن ابن عربي دون تأثير ، وإن كانت

آثاره لم تعرف في المحافل الرسمية . إلا أنه بمعنى أخفى وأعمق ترك طابعه على « فرسان العشق » الغربيين ، وخاصة على الشاعر الفلورنسي الكبير دانته ، الذي يكشف عن كثير من أوجه الشبه العميقة مم المتصوفين؛ لا لمجرد اتصال تاريخي معين بهم خلال جماعة التسبلير Order of the Temple ، بل لأنه بالدرجة الأولى ، قد صور أساسياً نفس التجارب الروحية وتفسيراً مماثلاً للعالم في اطار الدين المسيحي (٨٨). كما يمكن أن نلاحظ الأثر المباشر لمحيى الدين على ريموند للسول Raymond Lull وبعض الباطنيين المسيحيين الآخرين من رجال تلك الحقبة التاريخية التي عاش فيها الغرب المسيحي والشرق الإسلامي في غمرة تمطين حضاريين متشابهين ، مشتركين في نهاية الأمر في نفس النظرة إلى الإنسان والكون ، بالرغم من شي الإختلافات الظاهرية الي كانت تفصل بينهما على المستوى الكلامي والإجتماعي والسياسي . ويمكن أن يشاهد أثر ابن عربي في العصر الحديث حيثما يحتفظ التصوف بازدهاره . ففي الشرق ، ما زالت آثاره تُدرس وتُطالع ، في الهند والباكستان وأفغانستان وإيران ، وما زالت الشروح تُكتب عليها (٨٩١ . وضريحه في دمشق ملتقى الصوفيين ، وقصائده وما زالت أناشيد الحضرة الأسبوعية لجماعات الطرق الصوفية في مصر وشمال افريقيا . كما أن الأقطاب الصوفيين الشهيرين في هذا القرن ، أمثال الشيخ محمود التَّادلي المغربي (٩٠٠ ، والشيخ العكوي الجزائري (٩١٠ ، وهو من أعظم أولياء الله المسلمين وأعظمهم نفوذاً في هذا القرن ، قد اتبعوا أساسياً تعاليم محيى الدين .

صحيح أن جوهر التصوف هو التجربة الروحية ، التي يمكن تحقيقها عن طريق النعمة الكامنة في مناهج الوصول المختلفة ، والتي تُعتبر كل نظرية فلسفية في مقابلها أمراً نسبياً . ولكن بمقدار ما تبلغ نار التصوف درجة الانقداح وتكشف عن كنوزها الخفية في عقائد قد تهدي الآخرين إلى الحقيقة ، فإن روح ابن عربي ما زالت تهيمن عليها. لقد وضع على مر العصور، اللغة العقائدية القيمة التي

حاول مشايخ الصوفية أن يوضحوا من خلالها أسرار العرفان، أي أسرار الإشراق الباطني الذي ينبثق من أعماق الإسم الإلهي التي لا تُحد . فقلوبهم تهتز في ضوء ونعمة ذلك «الاسم» الذي استنارت به، كما كان ابن عربي والشيوخ القدامي من قبله قد استناروا ، صعوداً إلى منبع الوحي ، الذي أمد المسلك الصوفي بقوته الروحية ، وبالحياة الباطنية التي أتاحت له أن يستمر كبراث روحي حتى يومنا هذا .

# مرآجست منتارة مراجع عامة

De Boer, T.J., The History of Philosophy in Islam, trans. B.R. Jones, Lon-don, 1961.

Brockelmann, C., Geschichte der Arabischen Litteratur, 2 vols., Weimar, 1898-1902; Supplement, 3 vols., Leiden. 1937-1942...

Browne, H.G., Literary History of Persia, 4 vols., London, 1902-1930. Carra de Vaux, B., Les Penseurs de l'Islam, 5 vols., Paris, 1921-1926.

Delacy-O'Leaty, D.D., Arabic Thought and its Place in History, London 1922.

Dermenghem, B., Muhammad and the Islamic Tradition, New York, 1958.

Duhem, P., Le système du monde, 10 vols., Paris, 1913-1959. Encyclopaedia of Islam (both old and new editions: Leiden, 1913-1934;;

Leiden, 1954-). Gardet, I., «Le Problème de la philosophie musulmane, in Mélanges

offerts à Etienne Gilson, Paris, 1959, pp. 261-284.

Gauthiet, M., Introduction à l'étude de la philosophie musulmane, Paris, 1900.

Gibb, H.A.R., Mohammedanism, New York, 1958.

Gilson, R., History of Christian Philosophy in the Middle Ages, New York 1955.

Gobineau, Conte de, Les religions et les philosophies dans l'Asie centrale, Paris, 1923.

Von Horten, M., Die Philosophie des Islam, Munich, 1923.

Ibn Khaldun, The Muqaddimah, trans. F. Rosenthal, 3 vols., New York, 1958.

Iqual, M., The Development of Metaphysics in Persia, London, 1908.

Kraus, P., Jabir ibn Hayyan, 2 vols., Cairo, 1942-1943. Massignon, I.., La passion d'al-Hallaj, Paris, 1914-1921.

Mieli, A., La science arabe et son rôle dans l'évolution scientifique mondiale, Leiden, 1938.

Munk, S., Mélanges de philosophie juive et arabe, Paris, 1859.

Nallino, C.A., Raccolta di scritti editi e inediti, Rome, 1944-1948.

Quadri, G., La Philosophie arabe dans l'Burope médiévale, Paris, 1947.

Serton, G., Introduction to the History of Science, vols. I and II, Baltimore, 1927-1931.

#### ابن سينا والفلاسفة العلماء

Afnan, S., Avicenna, His Life and Works, London, 1958.

Anawati, G.C., Essai de bibliographie avicennienne, Cairo, 1950.

Avicenna Commemoration Volume, Calcutta, 1956.

Avicenna, Avicenna on Theology, trans. A.F. Arberry, London, 1951.

- Le livre de science, trans. M. Achena and H. Massé, 2 vols., Paris 1955-1958.

- Le livre des directives et remarques, trans. with introduction and

notes by A.M. Goichon, Beirut, 1951.

--- Psychologie Jehe dile as-Shifa, 2 vols., ed. and trans. J. Bakos, Pra-gue, 1956.

- Risalah fi'l-'ishq, trans. E.L. Fackenheim, Mediaeval Studies

(Toronto), 7:208-228, 1945.

- A Treatise on the Canon of Medicine, Incorporating a Translation of the First Book, by O.C. Gruner, London, 1930.

Carra de Vaux, Avicenne, Paris, 1900.

Corbin, H., Avicenna and the Visionary Recital, trans. W. Trask, New York, 1960.

Cruz Hernandez, M., La metafisica de Avicenna, Granada, 1940. Gardet, L., La pensée religieuse d'avicenne (Ibn Sina), Paris, 1951.

Goichon, A. M., La distinction de l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina (Avicenne), Paris, 1951.

.... La philosophie d'Avicenne et son influence en Europe médiévale, Paris, 1944.

Holmyard, E.J., Avicennae de congelatione et conglunatione Lepidum, Paris, 1927.

Von Horten, M., Die Metaphysik Avicennas, Halle, 1909.

Von Mehren, A.F., Les traités mystiques d'Avicenne, Leiden, 1889-1891.

Sharif, M.M. (ed.), History of Muslim Philosophy, 2 vols., Wiesbaden 1963.

Wickens, G.M. (ed.), Avicenna, Scientist and Philosopher: A Millenary

Symposium, London, 1952.

### السهروردي والإشراقيون

Carra de Vaux, «La philosophie illuminative d'après Suhrawardi maqtoul,»

Journal Asiatique (Paris), 19: 63-94 (1902).

Corbin, H., Les motifs zoroastriens dans la philosophie de Suhrawardi, Teh-

ran, 1946.
.... Suhrawardi d'Alep fondateur de la doctrime illuminative (ishraqi),
Paris, 1939.

Horten, M., Die Philosophie der Brleuchtung nach Suhrawardi, Halle, 1912. Mulla Sadra Commemoration Volume, Tehran, 1961.

Numa Saura Commentation Volume, Telling, 1907, 1907, Nasr, S.H., «Sadr al-Din Shirazi, His Life, Doctrines and Significance,» Indo-Iranica (Calcutta), 14:6-16 (December, 1961).

Ritter, H., Philologika, IX, Die vier Suhrawardi; Shihab al-Din ... al-Suhrawardi al-Maqtul, . Der Islam (Berlin), 24:270-286 (pts. 3-4), 1937.

Suhrawardi, «Le Bruissement de l'aile de Gabriel, » trans. with introduction by H. Corbin and P. Kraus, Journal Asignique (Paris), 52:1-82 (July-September, 1935).

- \* Epitre de la modulation de Simorghy, trans. H. Corbin, Hermes (Brussels-Paris), November, 1939, pp. 7-50.

- The Lover's Friend, ed. O. Spies, Delhi, 1934.

--- Opera Metaphysica et Mystica, ed. H. Corbin, vol. I (Istanbul, 1945); vol. II (Tehran, 1952).

- Three Treatises on Mysticism, ed. and trans. O. Spies and S.K. Khattak. Stuttgart, 1935.

### ابن عربي والمتصوفة

Abd al-Karim al-Jili, De l'homme universel, trans.

Abd al-Rahman Jami, Lowa' ih, a Treatise on Sufism, trans. E.H. Whinfield and M.M. Kazvini, London, 1914.

Abu Bakr Siraj al-Din, The Origins of Sufisme, Islamic Quarterly (London), 3:53-64 (April, 1956).

Affifi, A., The Mystical Philosophy of Muhyid-Din Ibn al- Arabi, Cambridge, England, 1939.

Answati, G.C., and L. Gardet, La Mystique musulmane, Paris, 1961.

Asin Palacios, M., El Islam cristianizado, Madrid, 1931.

- El mistico murciano Abenarabi, . Boletin de la Real Academia de la Historia (Madrid), 1, 87:96-173 (1925); II, 87: 512-611; III, 87: 582-637 (1926); IV, 92:654-751 (1928).

- Islam and the Divine Comedy, trans. H. Sunderland, London, 1926.

- Vidas de Santones Andaluces, Madrid, 1933.

- «La Psicologia segun Mohidin Abenarabi, Actes du XIV Congrès Inter. des Orient. Alger, 1905, vol. III, Paris, 1907.

- Mohidin, Homenaje a Menendez y Pelayo, Madrid, 1899 II, 217-256--- «La Psicologia, del éntasis en dos grandes mistocos musulmanes: Algazel y Mohidin Abenarabi, » Cultura Espanola, Madrid, 1906, pp. 209-235.

Burckhardt, T., Clé spirituelle de l'astrologie musulmane d'après Mohyiddin Ibn Arabi, Paris, 1950.

- An Introduction to Sufi Doctrine, trans. D.M. Matheson, Lahore, 1959. Corbin, H., L'Imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn 'Arabi, Paris, 1958.

Horten, M., Mystische texte aus dem Islam. Drei Gedichte des Arabi 1240. Aus dem arabischen übersetzt und erlauterts im Kleine Texte fur Vorlesungen und Ubungen, Bonn. 1912 (trans. and commentary on three poems).

Ibn 'Arabi, «Les étapes divines dans la voie du perfectionnement du rè-

gne humain, trans. Osthman Laiba and R. Maridort, Etudes Traditionnelles (Paris), 50:76-90 (March, 1949).

... Oraisons métaphysiques, trans. M. Valsan, Etudes Traditionnelles

(Paris), 50:251-266 (September, 1949).

--- «La Parure des Abdal,» trans. with note by M. Valsan, Etudes Traditionnelles (Paris), 51: 248-259 (September, 1950); 51:297-307 —October-November), 1950.

La Sagesse des prophètes, trans. T. Burckhardt, Paris, 1955.

Tarjuman al-Ashwaq, trans. R.A. Nicholson, London, 1911.

Textes sur la Comnaissance suprême, trans. and annotated by M. Valsan, Etudes Traditionnelles (Paris), 53:125-133 (April-May, 1952); 53:182-188 (June, 1952).

— The Treatise on Unity (Risalat al-Ahadiyah), trans. T.H. Weir as (Translation of an Arabic Manuscript in the Hunterian Collection, Glasgow University, Journal of the Royal Asiatic Society (Malayan Branch, October, 1901, pp. 809-825.

Jeffery. A., Ibn al-Arabi's Shajarat al-Kawm, Studia Islamica (Leiden),

10:43-77 (1959); 11:113-160 (1959).

Lings, M., A Moslem Saint of the Twentieth Century, London, 1961.

Massignon, L., Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris, 1954.

.... Recueil de textes inédits concernant l'histoire de la mystique en pays d'Islam, Paris, 1929.

Mir Valiuddin, The Quranic Sufism, Delhi, 1959.

Nicholson, R.A., An Historical Inquiry Concerning the Origin and Development of Sufism , Journal of the Royal Anatic Society (London, 1906), pp. 303-348.

... Studies in Islamic Mysticism, Cambridge, England, 1921.

Nyberg, H.S., Kleinere Schriften des Ibn al-'Arabi, Leiden, 1919.

Schuon, F., Comprendre l'Islam, Paris, 1961.

- Spiritual Perspectives and Human Facts, trans. D.M. Matheson, London,

\_\_\_ 1955.
\_\_\_ The Transcendent Unity of Religions, trans. P. Townsend, London, 1953.

Zachner, R.C., Mysticism Sacred and Profane, Oxford, 1957.

## تعليقات وحواشيي

٢ ... يشير العالم المحقق والمصنف في القرن الرابع (الحادي عشر) أبو الريحان البيروني إلى اميم أبي العباس الابراني الابرانشهريعدة مرات وبوليه احترامساً كبيراً . وعلى سبيل المثال، يرجع إلى كتاب تحقيق ما للهند، ترجمة B. Sachau ( لندن ١٨٨٧ ) ، المجلد الأولُّ الصفحة ٣ وعداها ، وفي الآثار الباقية وتحديد نهايات الأماكن أيضاً . ومع ذلك ، فإنه لم يبق من هذه الشخصية العامضة الي تعتبر بمثابة أول فيلسوف في آلإسلام إلا اسمها وبضع بدائد من نظريات وأقوال . ٣ ــ فيما يختص بحياة الكندي ومؤلفاته وفلسفته ، إرجع إلى كتاب الكندي وقلسفته، تأليف محمد أبي ريدة، (القاهرة ١٩٥٠) ؛ ورسائل الكندي الفلسفية، له أيضاً ، وهو يقع في جزئين ، (القاهرة ١٩٥٠ – ١٩٥٣) ؛ وفيلسوف العرب والمعلم الثاني ، لمُصطفى عبد الرزاق، (القاهرة ١٩٤٥) M. Guido ؛ (القاهرة ١٩٤٥) R. ي Studi su al-Kindi, 1. Uno scritto introduttivo all studi 4 walzer Memorie R. Academia dei Lincei ' di Aristotele ' القسم ن R. Walzer ع H. Ritter ع ا ۱۹۹۰ ص ۱۹۹۰) من ۱۹۹۰ می ۱۹۹۰ می ۱۹۹۰ می ۱۹۹۰ می «Studi su al-Kindi, 2. Uno scritto morale inedito di al-Kindi (۱۹۳۸) ٨ ج ١١ الناسة ، السلطة ، Memorie R. Academia dei Lincei من ٦٣ وما يليها؛ وNew Studies on al-Kindi» ( R. Walzer) المن ٦٣ وما يليها؛ Die Philosophischen + ( 190V ( Y) YTY - Y.T : 1 - Juli Beitrage zur Geschichte JA. Nagy 'Abhandlugen des al-Kindi, د الجزء ۲ ) ۱۸۹۷ ( الجزء ۲ ) der Philosophie des Mittelalters Arch. با T-J- de Boer الفصل ۴) و Arch. الفصل ۴) و Arch. الفصل ۴) . ( الما يايها ( سنة ١٩٠٠ م ) البلزء ١٣ ص ١٥٢ وما يايها ( سنة ١٩٠٠ . ( ١٩٠٠ الما يايها ( سنة ١٩٠٠ . التواريخ العامة الإسلامية الى تكاد تقتصر جميعها على تاريخ الفلسفة المشائية

قد خصصت بعض الفصول للكندي وكذلك الفاراني وابن سينا . وعلى سيل T.J. de Boer تأليف ، راجع : History of Philosophy in Islam ، تأليف T.J. de Boer ترجمة La philosophie arabe dans ! (١٩٦١ ، ناسان) E.R. Jones باریس ، ۱۹۹۷) G. Quardi باریس ، ۱۹۹۷) و باریس ناريس ، S. Munk تأليف Mélanges de philosophie juive et arabe Die Islamische und Judische Philosophie des Mittelalters 4 ( 1/09 تأليف L. Goldziher في Die Kultur der Legenwort أبلزء الأول ، الفصل الخامس، (ليبزغ ١٩٠٩ : الطبعة الثانية، ١٩١٣) ؛ Les Penseurs de l'Islam ؛ تأليف Carra de Vaux (باريس ، ١٩٢٣) ، الجزء الرابع ، L. Gau- تأليف Introduction à l'étude de la philosophie musulmane R. Walzer تأليف «Islamic Philosophy» أ (١٩٢٣ ، باريس) ' thier ، (١٩٥٢ نالنان)، The History of Philosophy East and West بأ البلزء الثاني الصفحة ١٤٠ - ١٤٨ ؛ وكذلك ارجع إلى ، L. Gadret ؛ Mélanges offerts & «Le problème de la philosophie musulmane » à Etienne Gilson (باریس ، ۱۹۵۹) الصفحة ۲۲۱ ــ ۲۸۴ وراجع أيضا التيمور) Introduction to the History of Science 'G. Sarton التيمور) La science arabe ' A. Mieli، والثاني، والثاني، ابلزء الأول والثاني، و 19۲۷ --- ۱۹۲۷) ( ليدن ، ١٩٣٩ ) .

P.J. De Menasce 'Bibliogra الراجع الرجع الله المالية خاصة بالمراجع الله المالية المراجع الله P.J. De Menasce 'Bibliogra المراجع الرجع الله المالية المواجع المالية المواجع المالية المواجع ال

٣ - إن أكثر الترجمات العلمية المشهورة للآثار اليونانية قد تمت على يد حنين بن اسحق المعاصر للكندي ومدرسته . ولذا فإن الإستفادة منها لم تتيسر للكندي شخصياً . ومهما يكن من أمر فالمعروف أن ترجمة ما بعد الطبيعة لأرسطو قد تحت في أيام الكندي ، كما كانت لدى فيلسوف العرب ترجمة لآثولوجيا أرسطو وضعت خصيصاً له . لرجع الى ، R.Walzer ، في Islamic أرسطو وضعت خصيصاً له . لرجع الى ، R.Walzer ، في New Light On the Arabic trans ، في ١٢٥ ومقالته - Philosophy ، ص ١٢٥ ومقالته - Oriens ، الصفحة ٩١ وما الحزم السادس ، الصفحة ٩١ وما المنادس ، الصفحة ٩١ وما الحزم السادس ، الصفحة ٩١ وما المناد الله وما المناد المناد الله وما المناد الكناد المناد ال

يليها (١٩٥٣).

لا المنائد ما يؤكد تاريخ وفاة الكندي ، ناهيك بميلاده ، ولكن المحدد ا

م ـ في رسالة العقل التي نشرها A. Nagy في ترجمتها اللاتينية في كتاب مDie Philosophischen Abhandlungen des Jaqub ben Ishaq al-Kindi\* (Beitrage zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,) يقسم الكندي القعل إلى أربعة أقسام ، ويغلب عليه في ذلك اتباع تفسير الاسكندر الأفروديسي لكتاب النفس الأرسطو . وقد قبل الفاراني وابن سينا هذا التقسيم الرباعي الذي ظل عنصراً ثابتاً في نظريات علم النفس لذى الفلاسفة المسلمين

حتى زمان ملا صدرا والسبزواري .

٩ — إن آثار الكندي العلمية التي جعلت منه شخصية هامة في حقل العلم وفي حقل الفلسفة معاً تشتمل على كتابه المتداول في علم البصريات الذي يقوم على نشرة ثاؤون لكتاب المناظر لإقليدس ، وعدة رسائل في مباحث علم المناظر على اختلافها ، كالبحث المشهور في موضوع زرقة السماء ؛ وكتب في الرياضة وخاصة الحساب الذي مال فيه إلى طريقة الفيثاغوريين المحدثين في تأويل الاعداد ، وكتب علم الفلك والجغرافيا وحتى في التاريخ . وكان مولعاً بالجغرافيا حتى إن كتاب الجغرافيا لبطليموس قد ترجم خصيصاً له ، كما اشتهر من تلامذته جغرافيون . وعلاوة على هدا ، فقد ألف الكندي عدة رسائل في العلموم الباطنية وعاصة أحكام النجوم ، ولكنه كان يعارض الكيمياء ، وهو ما يدعو إلى الاستغراب . وفي إحدى رسائله المشهورة في أحكام النجوم حساب لمدة دوام البخلافة العباسية وفي إحدى رسائله المشهورة في أحكام النجوم حساب لمدة دوام البخلافة العباسية على أساس حسابات فلكية حاول فيها تأييد النتيجة التي وصل إليها بتأويل الأحرف الي تفتح بها السور القرآنية .

۷ \_\_ يقدم Cardanus الدليل على ذلك في الكتاب السادس عشر من كتابه De subtilitate ، الذي يتناول العلوم ( De scientiis ) حيث يشير الى أسم الكندي مقروناً بأسماء أرخميدس وأرسطو وإقليدس كأحدى الشخصيات المفكرة العظمى في التاريخ البشري ثم يكتب عنه ما يلي : . Decimus Alchindus, & ipse Arabes editorum Librorum, quorum Averroes meminit, exemplum est, qui superest Liballus de ratione sex quantitarum que in nos excudendum trademus, exhibet, cum nihil fit ingeniosius.

(طبعة ١٥٥٤ ، ص ١٤٤٥) .

الى - رسائل الكتدي الفلسفية لأبي ربدة، ص ١٠٢ – ١٠٣ وارجع أيضاً A. J. Arberry تأليف Reason and Revelation in Islam. : الى المناذ ١٩٥٧)، ص ٣٤ – ٣٠.

٩ على الرغم من شهرة السرخسي في كتب التاريخ الإسلامية ، فلا يتاح لنا أن نعرف شيئاً عن حياته وشخصيته إلا عن طريق ما جاء في شذرات مما كبه المؤرخون المتأخرون، كالمسعودي وياقوت. ويستنج من المعلومات التي جمعها في دراسته المفصلة F. Rosenthal المغرخون المناخرون، كالمسعودي وياقوت. ويستنج من المعلومات التي جمعها في (نيوهافن ، ١٩٤٣) ، والذي يعتبر أهم أثر يدور على هذه الشخصية المجهولة ، ان السرخصي عاش بين حوالي ٢١٨ ( ٨٣٣) و ٢٨٦ ( ٨٩٩)، مع أن هذيسن التاريخين غير قطعيين . كما أن Rosenthal قد جمع أيضاً أسماء آثاره ، الثابت منها والمشكوك فيه ؛ وهي تحتوي، شيمة آثار الكندي ، جميع فروع الفلسفة ، بالإضافة إلى الطبيعيات والآثار العلوية وعلم الأرض والجغرافيا والتاريخ المفضارة . وأحكام النجوم والرياضيات والموسيقي والطب وحتى الأدب وتاريخ المفضارة . والمسرخسي أهمية خاصة في علم الجغرافيا ، فقد ألف أول كتاب من عدة كتب وللسرخسي أهمية خاصة في علم الجغرافيا ، فقد ألف أول كتاب من عدة كتب الفترة في الجغرافيا الإسلامية ويعرف باسم المسالك والممالك ، إلا أن شهرته في الأجيال المتأخرة قامت بالدرجة الأولى على مكانته كمنجم .

السخطية عظيمة كالبيروني يكتب أن دُهاة الناس إذا كانوا في وضع لا يساعدهم على التصريح بزندقتهم والإعراب عن معارضتهم بتظاهرون بقبول صحة رسالة الأنبياء ولكنهم يردون مورد من عداهم . لقد كانوا أعداء عندما تظاهروا بتحقيق النجاة . وأحدهم كان أحمد بن الطيب السرخسي . (ترجمة انكليزية . أما مرجعها الأصلي فهو الآثار الباقية عن القرون الخالية ، النسخة الخطية ، ص ٢١٢ – ٢١٤ ، اقتبست وترجمت على يد F. Rosenthal في كتابه المخطية ، ص ٢١٢ – ٢١٤ ، اقتبست وترجمت على يد F. Rosenthal في كتابه المخطية . ص ٢١٢ – ٢١٤ ، اقتبست وترجمت على يد F. Rosenthal في كتابه المخطية .

١١ --- أبو معشر (المتوفى ٢٧٧ (٨٨٦) ، الذي انصرف في أخريات أيامه إلى دراسة أحكام النجوم ، هو واحد من أعظم علماء أحكام النجوم المسلمين أثراً في الشرق وفي الغرب، حيث امتد نفوذه حتى عصر النهضة . إرجع إلى: W.Hartner

المحروب الذي المحروب المحروب

۱۲ ــ أبو زيد البلخي ، ولد حوالي ۲۳۲ ( ۸۵۰) واشتهر كفيلسوف وعالم جغرافي ، وكان له عدد من التلاميد المشهورين من بينهم أبو الحسن العامري . ولكن تأثيره وأهميته يقومان على دراساته الجغرافية أكثر من أي شيء آخر . كان شبعياً دون شك ، وقضى أغلب حياته في بغداد ، حيث درس على الكندي وحيث مات حوالي ۳۲۲ ( ۹۳۴ ) . راجع : Balkhi Frages ، تأليف مات حوالي ۳۲۲ ( ۹۳۵ ) . راجع : Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen في Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen في مقدمة ( ۱۹۳۷ ) ، ص ۱۵ ـ ۲۲ ؛ ومقالة ومقالة (لندن ، ۱۹۳۷) مع مقدمة دائرة المعارف الحديثة باللغة الانكليزية .

١٣ — إن الاصطلاح ومعلم، كما هو مستعمل في هذه العبارة ، لا يعني من يقوم بالتعليم أو من هو أستاذ في العلوم . بل بالآحرى فإنه يعني الشخص الذي بعين لأول مرة حدود كل فرع من فروع العلم ونهاياته ، ويصيغ كل علم من العلوم بصورة منتظمة. وهذا هو السبب في تسمية أرسطو و المعلم الأول ، فقد كان أول يوناني بوب العلوم المختلفة وحد دها وعين شكلها . وكذلك المير داماد ، فقد قام بنفس المهمة على وجه أضيق في دليا التشيع الإثني عشري في العصر الصفوي. ولهذا يشير إليه الكثيرون في إيران باسم المعلم الثالث .

أما بخصوص الفاراني ، فقد كان كتابه إحصاء العلوم (أو De scientiis

بالللاتينية) (راجع طبعة عثمان أمين، القاهرة، ١٩٥٠)، أول تقسيم للعلوم شاع بين المسلمين؛ فقد كانت جهود الكندي في هذا الانجاه مجهولة لدى الأجيال المتأخرة. ونظراً لأنه صب الفروع المختلفة للعلم وصاغها في شكل كامل محكم حقاً ضمن إطار الثقافة الإسلامية، فقد حظى بلقب المعلم الثاني.

١٤ -- فيما يتعلق بحياة وآثار وفلسفة الفاراني ، الذي دارت عليه عدة دراسات باللغات الأوروبية والشرقية ، راجع: Al-Farabi des Arabischen Philosophen ، تألیف Leben und Schriften ، تألیف M. Steinschneider سان بطرسبرج ١٨٦٩) فهو لا يزأل محتفظاً بقيمته؛ وكتاب ابراهيم مدكور: -La place d'al ( اباریس ، ۱۹۳۴ ) Farabi dans l'école philosophique musulmane Al- Farabi's Philosophische Abhandlungen, aus dem Arabischen al-Farabius De Plato- F. Dieterici ، تأليف ( ١٨٩٢ ، ليدن ) ubersetzt F. Ro. تأليف (١٩٤٧ ، لندن ، ١٩٤٧) تأليف Plato Arabus) nis Philosophia senthal وارجم إلى F. Gabriele وارجم الله R. Walzer senthal ب (۱۹۵۲ ، ناسان ، ۲۲ ، Plato Arabus ) Platonis Legibus, ن R. Walzer تأليف al-Farabi's Theory of Prophecy and Divination و ( ۱۹۵۷ ) ایلزه ۷۰ : ص ۱۹۲ وما بلیها ( ۱۹۵۷ ) و Journal of Hellenic Studies E. I. J. Rosenthal, The place of Politics in the Philosophy of al- J Farabi فی Farabi ، ۲۹ : ص ۱۷۸ وما یلیها (۱۹۵۵) ؛ وله أيضاً ، Political Thought in Medieval Islam (كبردج، انكلترا، ١٩٥٨)، ص ۱۲۲ – ۱۶۲؛ والفاراني ، فصول المدني، ترجمة D.M. Dunlop (كمبر دج، انكلترا ، ١٩٦١). ويمكن الحصول على فهرست قيم بالمؤلفات الأوروبية عن القارابي وسواه من الفلاسفة والمتكلمين المشائيين المسلمين في History of ، E. Gilson تأليف ، Christian Philosophy in the Middle Ages ( نيويورك ، ١٩٥٥ ) ، ١٣٨ - ١٣٩ .

La place فيما يختص بمنطق الفاراني إرجع إلى إبراهيم مذكور في L'Organon d'Aristote dans le monde arabe وكتابه d'al Farabi... «Al-Farabi's Introductory في D.M. Dunlop والريس ، ١٩٢٤) و ولك و المحال الم

١٦ - يجب ألا يغيب عن البال ، بالنسبة للفاراني وبالنسبة لغييره من الفلاسفة العلماء المسلمين، باستثناء الكندي ، أن آثولوجيا أرسطو، تلك الترجمة

المعدلة للتاسوعات ، التي كان لها ذلك الأثر البالغ على أفراد هذه المدرسة ، كانت تعد من آثار أرسطو لفلاسفة العصور الوسطى في ضوء يختلف تماماً عما تظهر لمؤرخ محدث الفلسفة . كذلك بجب أن يراعى مبدأ أسبقية الفكرة على من يشرحها بالنسبة لهذه المسألة ، وسواه من الأحوال الكثيرة الأخرى .

المنار E.I.J. Rosenthal المسألة إرجع إلى آثار E.I.J. Rosenthal ، المشار المائلة إرجع الله المائلة الم

ان نه R. Walzer واجع : الجام المالات المالات

Al-Farabis ، بعنوان F. Dieterici على يد بعنوان Al-Farabis ... ١٩ الم الآثر قد ترجم على يد ١٨٩ ، بعنوان Abhandlung der Musterstaat ( ليدن ، ١٨٩٥ ) ، وهو أهم آثار الله السياسية .

Baron R. d'Erlanger ، تألیف La musique arabe : الرجع الى سال سال سال سال سال سال باریس ، ۱۹۳۰ ) ج ۱ ، ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ .

والشخصية الأخرى، بالإضافة إلى ابن سينا، التي يضارع أثرها أثر الفارابي (ولو أنها لم تكن مشهورة في الغرب) هي الموسيقي الإيراني والعالم في القرن لا (١٣) ، صفي الدين الأرسوي ، مؤلف كتابي الأدوار والرسالة الشرقية ، اللهين شرح فيهما نظرياته الموسيقية . راجع : La musique arabe (باريس ، اللهين شرح فيهما نظرياته الموسيقية . راجع : ١٩٣٨) ، ج ٣ ، حيث ترجم هذان الأثران إلى الفرنسية .

٢٢ ... هذه النقطة ، على الرغم من إنكار كثير من العلماء المتأخرين لها ، قد اعترف بها تعترف بها كالمرف المعارف المعارف على المارف بها Carra de Vaux اعترافاً تاماً في مقالة عن الفارابي في دائرة المعارف الإسلامية .

٢٣ – إن تقليد التبديل بين اللباس البسيط واللباس المتأنق قد أخذ به أيضاً
 عدد من مشاهير الصوفية ، مثل أبي الحسن الشاذلي مؤسس الطريقة الشاذلية الشهيرة .

ويحتمل أن يكون الغرض من ذلك إظهار تحررهم لا من الدنيا فحسب ، وإنما تحررهم من هذا التحرر أيضاً ، وهو ما يطلق عليه الرومي اسم ترّلك الترّك .

٢٤ \_ يجب ألا تخليط بين هذا الكتاب والكتاب الأكثر شهرة بنفس

الاسم لابن عربي .

albn Sina et l'auteur de la Risalat الجبع : مقال Yo - 1 YY ( 1101) Rev. des études islamiques & al-Fusus fi'l-hikma» ١٢٤ ، تأليف S. Pines ، الذي يؤيد فيه الأصل السيناوي . والسبب الرئيسي في نظره هو أن بعض النسخ الخطية قد نسبتها لابن سينا . ولكن هناك كثيرًا من الآثار الأخرى لمؤلفين عديدين ( ولا سيّما من هذا القبيل ) قد نسبت في العصر الحديث إلى شبخ المشاتيين. والأدلة الواردة في هذا المقال، على الرغم من أنها منبثقة من قلم عالم ثقة كهذا العالم ، ليست كافية لترجيح كون الفصوص لابن سينا دون الفاراني ، حتى لو أنكرنا كونه للفاراني . كما تجب الإشارة أيضاً إلى مقال ، Khalil Georr ، Rev. des études is- في «Farabi est-il l'auteur des Fuçuç al-hikam?» lamiques (۱۹٤۱ -- ۱۹۶۱) ، ص ۳۱ - ۳۹ ، حيث ينكر المؤلف اصالة هذه الرسالة ، مدلُّلاً على أن بعض الاصطلاحات والأفكار الواردة فيها ، وخاصة ما يختص منها بقوى النفس ، تختلف عسا يرد في آثاره الأخرى . ولكن هنا أيضاً يمكن أن يضاف أن الفاراني لم يكن دائماً متسقاً في كل نقطة من عقيدته . وكثيراً ما يجد المرء فكرة قد عبر عنها بطريقة في أحد الكتب ، وبأخرى في كتاب آخر . ومهما تكن النتيجة النهائية للبحث عن مؤلف الفصوص ، سواء كان الفارابي أم أحد تلامدته، كما يقتر س Georr ، فلا شك في أنه يمثل أحد الحوانب الأساسة لمؤلفات الفاراني ولشخصيته ومكانته الخاصة ، كما فهمت وحققت في الشرق مدى القرون . وعلى كل حال ، فالعقيدة المبسوطة فيه واللهجة المستعملة ، ليستا فريدتين بين كتب الفار الي قط، وإنما توجدان بشكل أو آخر في تآليفه الأخرى، التي تشهد إذن على امكانية إيراد شرح غنوصي أو فلسفي له كالذي تم أثناء القرون المتأخرة. ٢٦ – لقد وضع شرح هام لهذا الكتاب أحسد الحكساء الرواد المعاصرين والعرفاء الإيرانيين هو إلهي القُـمـُشــَهــي ، الذي يشرح هذا المتن ويدرَّسه كحلقة كاملة للعرفان . كما نجد ذلك بجلاء في آثار ابن عربي وصدر الدين القونـوي وعبد الكريم الجيلي ومحمود الشبستري .

M. Horten الفصوص مع هذا الشرح إلى الألمانية M. Horten الفصوص مع هذا الشرح إلى الألمانية Das Buch der Ringsteine Farabis, mit dem Kommentare : بعنوان der Emir Isma'il el-Hoseini el-Farani.

Reirage zur Islamischen Atomenlehre: و المجان من الرازي المجان المجان من الرازي المجان المجا

Al-Razi's ' J.Ruska إلى الألمانية على يد Buch Geheimnis der Geheimnisse.

۳۱ – كان لاخوان الصفا أهمية خاصة في نشر العقائد الفيتاغورية والهرمسية الني استخدمتها الاسماعيلية فيما بعد . راجع السيد حسين نصر ، Introduction الني استخدمتها الاسماعيلية فيما بعد . راجع السيد حسين نصر ، ۱۹۶۵)، و النهر (۱۹۶۵)، مطبعة جامعة... هارفارد (۱۹۶۵)، الفصل الأول .

٣٢ – فيما يتعلق بأهمية هذه الفترة من حيث العناية بالفن والعلوم الإسلامية راجع افتتاحية نصر لمقدمة الكتاب المذكور (حاشية ٣١ أعلاه).

حركة القذيفة الأرسطوطاليسية ، وعلانتها بالنظرية السيناوية ، بفضل تحقيقات حركة القذيفة الأرسطوطاليسية ، وعلانتها بالنظرية السيناوية ، بفضل تحقيقات Nouvelles études sur Awhad al Zaman وخاصة في كتاب S. Pines (باريس ، ۱۹۵۵) .

٣٤ – فيما يخص هذا الكتاب ومؤلفه ، راجع كتاب ميرزا عمد خان القزويني ، أبو سليمان المنطقي السجستاني (باريس ١٩٣٣) .

ه ١١ التاريخ الذي ترجع قيمته خاصة بالنسبة لشخصيات القرن ٤ (١١)

وه (١٢) ، قد طبع ونشر على يد محمد شفيع (لاهور ، ١٩٣٥).

٣٦ — فيما يختص بسيرته وآثاره ، راجع : مجنبي مينتوي في مقال ۽ دور الكتب السركية ، عملة كلية الآداب جامعة طهران ، عدد ؛ ص ٥٩ — ٨٤ (مارس ١٩٥٧) ، أبو حيان التوحيدي في الإمتاع والمؤانسة (القاهرة ، ١٣٧٣) ، ١ ، ٣٥ — ٣٦ ، ٢٢٢ — ٢٢٢ ، ٨٤ ، ٨٦ ، ٨٨ ، ٣١ ، والمقابسات له أيضاً (القاهرة ، ١٩٣٩) ، ص ١٦٥ ، ٢٠٢ ، وغيرها .

«State and Religion according الم مقال F.Rosenthal راجم - ۳۷ \*to Abu'l -Hasan al-'Amiri و To Abu'l -Hasan al-'Amiri (ابریا, ۱۹۵۳) .

٣٨ ... إن أوثق سيبر ابن سينا هي التي كتبها تلميذه الذي صحبه مدى حياته أبو عبيد الجزجاني ، والتي قامت على أساسها سير متأخرة لابن أبي أصبيعة وابن القفطي وغيرهما من المؤلفين المعروفين . أما بخصوص المراجع الحديثة لسيرته ، فارجع إلى سبد صادق جوهرين ، في حجة الحق أبو على سينا (طهران ، د (۱۹۵۹ ، اتكنات ) Avicenna Commemoration Volume ؛ (۱۳۳۱ القدمة ؛ G.M. Wickens وأنت Avicenna : Philosopher and Scientist Avicenna, His life ن الفصل الأول ، S.M. Afnan ( الندن ، ١٩٥٢ ) ، الفصل الأول ، and Works ( لندن ، ١٩٥٨ )، الفصل الثاني؛ ونصر ، في and Works ) القصل الحادي عشر.

كما أن سعيد نفيسي قدم ثبتاً بمؤلفات خاصة بابن سينا باللغات الأوربية ، Bibliographie des principaux travaux européens sur Avicenne (طهران ، ۱۳۳۳ ) ؛ وبحیی مهدوي ، فهرست نسخ مصنفات ابن سینا (طهران ، القاهرة، Essai de bibliographie avicennienne 'G.C. Anawati (۱۳۳۲ • 190 ) ؛ وبخصوص ما ألف عنه بالألمانية ، إرجع إلى O. spies ، في مقالة Der\* Avicenna 🗝 😅 🖟 Deutsche Beirage zur Erforschung Avicennas

. ۱۰۲ - ۱۲ من Commemoration Volume

إن التآليف عن ابن سينا في اللغات الأوربية عديدة ، وكل منها يتناوله من وجهة نظر معينة . ومن بينها ، علاوة على الكتب المذكورة أعلاه ، يمكن ذكر الكتاب الذي ما زال يحتفظ بقيمته ، أي كتاب Avicenne ، B. Carra de vaux الكتاب الذي ما زال يحتفظ بقيمته ، أي (باریس ، ۱۹۰۰) ؛ ودراسات A.M.Goichon العدیدة المشهورة ، وخاصــة La distinction de l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina La philosophie d'Avicenne et الريس ، ۱۹۳۷ (۱۹۳۷) (Avicenne) Lexique الريس ، ۱۹۶۱ ( باريس ، son influence en Europe médiévale ( ۱۹۳۸ ، باریس ، de la langue philosophique d'Ibn Sina (Avicenne) ( ۱۹۳۹ (باریس) Vocabulaires comparés d'Aristote et d'Ibn Sina ومقالات وكتب L. Gardet البعيدة الغور وخاصة -La pensée reli H. Corbin باریس، ۱۹۵۱ (باریس، gieuse d'Avicenne (Ibn Sina) لي Avicenna and the Visionary Recital (نبويورك ، ١٩٦٠) ، وهو أوضع عرض لفلسفة ابن سينا الباطنية وأثر هذه المدرسة في الشرق .

وتجب الاشارة على وجه الخصوص إلى بحوث E.Gilson و العلم على وجه الخصوص إلى بحوث التي تشتمل على جوانب عديدة من فلسفة ابن سينا وعلاقتها بالمسائل العامة لفلسفة القرون الوسطى ؛ إرجع على وجه الخصوص إلى Wolfson ؛ في 'Crescas' Gilson ، ( ۱۹۳۹ ، ماساتشوستس ، ۱۹۳۹ ) Critique of Aristotle . History of Christian Philosophy in the Middle Ages

٣٩ – إن أعمق دراستين لمراجع ابن سينا ، هما دراسة يحيى مهدوي

و دراسة G.C. Anawati ، المشار اليهما نحت رقم ٣٨ أعلاه .

· ٤ - ترجم هذا الكتاب إلى الفرنسية في جزئين على يد M. Achena و H. . ( ۱۹۵۸ ــ ۱۹۵۸ باسم Le livre de science في مجلدين ( باريس ، ۱۹۵۵ ــ ۱۹۵۸) ٤١ - إن المن العربي الأصلي للشفاء لم يعليع كاملاً حتى الآن. وفي سنة ١٣٠٣ هجرية طبعت الإلهيات والطبيعيات طبعة حجرية في طهران. وتطبع الآن طبعة كاملة تحت إشراف إبراهيم مدكور ؛ وقد ظهر منها بالفعل المنطق وبعض أجزاء متعلقة بالرياضيات والإلهيات، كما ترجمت أقسام من الشفاء إلى اللغات الأوربية . وعلى سبيل المثال ، فقد ترجم علم النفس على يد J. Bakos ( براغ ، ١٩٥٦) ، وترجم الفصل العامس بالموسيقي على يد Baron d'Erlanger ني کتابه La musique arabe ، ج ۲ ، ص ۱۰۵ وما بعدها. ومنذ عدة سنوات والآنسة D'Alverny تُعد تحقيقات للترجمات اللاتينية لآثار ابن سينا ، سوف نظهر قريباً في سلسلة خاصة بالسينائية اللاتينة.

٤٢ - يتناول كثير من هذه الرسائل مسائل جزئية قد تناولتها الكتب الكبرى الجامعة . ولكن بعضاً منها ، كالرسالة الأضحوية التي تتناول مسائل البعث وكالتعالبق على اثولوجيا آرسطو ، تشرح مسائل أساسية لم ترد في الكتب الأخرى بنفس المعنى على الأقل .

۴۳ – إرجع إلى نصر ، في ...Introduction ، القصل الحادي عشر ، الحزء الأول.

\$ ١ ــ ترجم الكتاب الأول من القانون إلى الانكليزية مع مقارنة هامة بالنظريات الطبية المتأخرة، على يد الطبيب المعاصر O. Gruner تحت عنوان : A Treatise on the Canon of Medicine, Incorporating a Translation . (197. ( 山山 ) of the First Book

ه 1 ــ لقد شرح هذه القصيدة عدد من المؤلفين المتأخرين ، من بينهم داود الانطاكي والسيد شريف الجرجاني ، كما أنها ترجمت عدة مرات إلى لغات أوربية . ارجع الى ترجمة A. J. Arberry في كتاب ...Avicenna ، ص ٢٨ ، تأليف Wickens .

Pakistan Phi- ن «Polarization of Being» ني ۱۹۳۰ و ۲۷ ( اکتوبر ۱۹۵۹ ) . ( ۱۹۵۹ ) . ۱۳۰۰ ( اکتوبر ۱۹۵۹ ) . ( ۱۹۵۹ )

بخصوص ما كتبه ابن سينا بالذات ، فإن قسم الإلهبات في كل من الشفاء والنجاة ودانشنامه يتناول تقسيمات الوجود وتعيناته تناولاً تاماً .

على -- يضيف التصوف عند هذه النقطة أن الذات الإلهية تتعالى حتى على الوجود، الذي هو تعينها أو ثبونها الأول، كما أنها في نفس الوقت مبدأ الكون. وأجع F. Schuon في The Transcendent Unity of Religions (نيويورك، من ٣٠ وما يليها.

بنتق برهان القديس توما القائم على حدوث العالم من التمييز
 الأساسى عند ابن سينا بين الموجود الواجب والموجودات الممكنة .

المسائل ، ولقد أشرت فقط إلى قسم الإلهيات من كتبه الفلسفية المتعددة ، حبث تطرق إلى هذه المسائل ، وقد أشرت فقط إلى قسم الإلهيات من كتبه الفلسفية المتعددة ، حبث تطرق إلى هذه المسائل . وقد وردت مراجع مفصلة لآثاره ومصادر ثانوية بالنسبة لكل مسألة في: نصر ، Introduction ، القصل ١٧ .

'Avicenna and the Visionary Recital في H. Corbin و المسلم الثاني، Avicennism and Angelogy»، حيث قام بدراسة عبقة لعلم الملائكة السيناوي وعلاقته بعلم الكون. في آثار ابن سينا والباطنية والمتأخرة يتخذ البحث في أهمية الملاك كرشد وباطني و للإنسان وكمنبع للإشراق طابعاً خاصاً. ١٠٥ - إن أفكار ابن سينا المتعلقة بدراسة الكون وعلم التكوين قد لخصت في رسالة بالفارسية بعنوان: وفي حقيقة وكيفية سلسلة الموجودات وتسلسل في رسالة بالفارسية بعنوان: وفي حقيقة وكيفية سلسلة الموجودات وتسلسل المسببات ، محققها موسى العميد (طهران ، ١٩٥٣) وهي وإن كانت موضع شك من حيث صحة نسبتها ، إلا أنها تؤلف موجزاً حسناً للآراء المسوطة بخصيل أكبر في الشفاء والنجاة ؛ راجع أيضاً توقف موجزاً حسناً للآراء المسوطة بخصيل أكبر في الشفاء والنجاة ؛ راجع أيضاً له. Gardet في كتابه d'Avicenne

إن سلسلة مراتب العقول والنفوس والمسائل العامة المرتبطة بعلم الكون ، قد عوجلت بتفصيل كبير في إلهيات الشفاء (طهران ، ١٣٠٣) ، ص ٦١٨ وما يليها .

La philosophie d'Avicenne et في A.M. Goichon عوجت مراجع A.M. Goichon

. ا من son influence en Europe médiévale

و التالي : عطار د ، الزهرة ، الشمس ، المربخ ، المشري ، زحل ، فلك البروج هو التالي : عطار د ، الزهرة ، الشمس ، المربخ ، المشري ، زحل ، فلك البروج ثم المحرك الأول . ويعتقد كثير من العلماء ومن بينهم L. Gardet (ارجع إلى الحاشية رقم ٤٥ أعلاه) أن حصر العقول بعشرة مستمد من التجربة . ومهما يكن فإنه لا يمكن تجاهل الرمزية العددية للأفلاك التسعة المقابلة للعقول العشرة ، ما دام العدد تحشرة نهاية دورة الأعداد، فكان رمزاً أيضاً إلى انتهاء العالم المعقول برمته .

٣٥ – مما يتخذ مغزى خاصاً أن يعمد ابن سينا في هذه الرسالة إلى معابلة الأحرف الواردة في مطلع السور القرآئية وأن يكون عنوان الرسالة الكامل هو هفي معافي الحروف الهجائية التي في فواتس السور الفرقانية ».

 والألفياء اليونانية التي كانت مستعملة في بعض المحافل الباطنية في الشرق الأوسط قبل ظهور الإسلام، كما بين P. Kraus في كتابه جابر بن حيان (القاهرة، ١٩٤٧)، الجزء الثاني، الصفحة ٢٣٦ وما بعدها، كانت في حد ذاتها سامية الأصل وكانت القيم العددية التي يرمز إليها كل حرف سامية أيضاً.

٥٨ -- هناك عدة طرق لترتيب الحروف مألوفة الإستعمال في الجفئر وتعتبر طريقة أبجد ، أي البي تبدأ بالألف قالباء فالجيم فالدال ، أشهرها جميعاً أما طريقة ابن سينا للحروف فإنها لا تتبع الطريقة الإسلامية العادية على أية حال .

Euclide geomètra et Tolomeo Ipocrate Avicenna e Galieno

Averrois, ch'el gran comento feo.

(اللحيم، المشهد الرابع، الأبيات ١٤٢ ـــ ١٤٤).

معنى المراع الطبيعي المعنى المراع الطبيعي المعنى المراع الطبيعي المعنى المناع الطبيعي المعنى المناع الشيء الأول الذي السمعة الإنسان عندما بدرس الفلسفة الطبيعية أو مبادئها . 11 - لقد عوجات هذه المسائل عافيه الكفاية في كتاب نصر ، Introduction ، الفصل 17 - القد عوجات هذه المسائل عافيه الكفاية في كتاب نصر ، 14 - 14 .

٣٣ – راجع مقالة آيدن صابيلي وروش علمي أبو علي سينا ، في كتاب العبد الألفى لابن سينا (طهران ، ١٩٥٣) الجزء الثاني ، ص ٤٠٧ ـــ ٤١٧ .

Avicennes Lehre & E. Wiedemann, M. Horten ( ) - 12

Meteorologische & von Regenbogen nach Seinem Werk al-Shifa'

(1117) \*\* 11 - \*\* 22 itschrift

٦٦ – حول تاريخ العلب الإسلامي حتى عصر ابن سينا ، ارجع إلى مقال

History of يا ، G. Udang, ع E. Kremers الرجع الى E. Kremers ، الرجع الى Pharmacy

منه يبرزان ابن سينا كجراح كفؤ ، ذي ملاحظات دقيقة على كثير من الأعمال منه يبرزان ابن سينا كجراح كفؤ ، ذي ملاحظات دقيقة على كثير من الأعمال الحراحية كا في ذلك جراحة السرطان . إرجع إلى مقال Millénaire d'Avicenne الجراحية كا في ذلك جراحة السرطان . إرجع إلى مقال Millénaire d'Avicenne في Conceptions chirurgicales d'Avicenne من 2ur Geschichte der في مقال E. Wiedemann ، ٢٢ - ٢١ و البيزغ ، الميزغ ، الميز ، الميزغ ، الميز ، الميزغ ، الميزغ ، الميزغ ، الميز ، الميزغ ، الميز ، الميز ، الميزغ ، الميزغ ، الميز ، الميزغ ، ال

الخرب ، راجع على تأثير ابن سينا على التراث العلمي في الغرب ، راجع ما Avicenna's Influence on the Medieval ، A.G. Crombie مقالة Scientific Tradition، في مجموعة Avicenna ، تصنيف Scientific Tradition» من ١٠٧-٨٤ .

Avicennae de congelatione بارجع الى E.J. Holmyard الرجع الى - ۷۱ - ۱۹۲۷ . ( باریس ، ۱۹۲۷ ) و et conglutinatione lepidum

الحال الحال

P. Duhem أول من اعترف بالأصل المتوسط لكثير من الأفكار P. Duhem أول من الأفكار الشائعة في فيزياء القرن السابع عشر وقام بدراسات لها في علمة كتب مثل ، Sur Léonard de Vinci ، في ثلاثة مجلدات (باريس ، ١٩٠٦ – ١٩١٣)؛ لم عشرة مجلدات (باريس ، ١٩١٣ – ١٩٥٩) ، (Le Système du monde ، (باريس ، ١٩٠٠ – ١٩٠١) ، ولقد عقب كورثه سلسلة من الدراسات المامة في هذا الحقل كدراسات ١٩٠٥) ، وولد عقب An der ، باريس ، ١٩٠٩) ، ودراسات من الدراسات المامة في هذا الحقل كدراسات هم المجلد الأول (إسن ، ١٩٣٩) ، ودراسات المامة في هذا الحقل كاراسات المامة في كاراسات المامة كاراس

The Science of في M. Claggett و (١٩٥٢) و M. Claggett بالمجلد الثاني (روما ، ١٩٥٢) و M. Claggett بالمجلد الثاني (روما ، ١٩٥٢) و المحلف المجلد الثاني (المجلد الثاني (المجلد الثاني (المجلد الثاني (المجلد الثاني وضحت وفي أغلب الأحيان أيدت نظريات Duhem وأقواله .

الحقل، راجع دراسات H.G. Farmer العديدة، وعلى الخصوص كتابه والتأثير، في هذا الحقل، راجع دراسات H.G. Farmer العديدة، وعلى الخصوص كتابه والمعالف والمعالف والمعالف والمعالف المعالف والمعالف والم

97 — بحث هذه النقطة في مقدمة Alain Danielou — طليعة الثقات في الموسيقي الإيرانية التي الموسيقي الشرقية اليوسيقي الإيرانية موسيقي نشرتها اليونسكو تحت إشرافه . من الخطأ أن تسمى الموسيقي الإيرانية موسيقي عربية ، أكثر من أن تسمى الفلشفة الإسلامية عربية . فالموسيقي الإيرانية والعربية لا تتميزان فقط عن اليونانية ، وإنما تختلف إحداهما عن الأخرى في كثير من النواحي الأساسية ، وإن كانت كل منهما قد أثرت في الأخرى على مر القرون . النواحي الأساسية ، وإن كانت كل منهما قد أثرت في الأخرى على مر القرون . النواحي الأساسية ، وإن كانت كل منهما قد أثرت في الأخرى على مر القرون . كلا — فيما يختص بعلم النفس السيناوي ، ارجع إلى Bakos ، ي ي كلا — فيما يختص بعلم النفس السيناوي ، ارجع إلى المهورد ، ١٩٥٩ ) ؛ وعلى أكبر سياسي ، Sifa وعلى أكبر سياسي ، كان سينا وتطبيق آن با روانشنامي جديد (طهران ، ١٩٦٤ ) وعوسي عميد ، في وموسي عميد ، ف

«Les sources gréco-arabes بن المختلفة ألفس المختلفة ألف المختلفة المختلفة المختلفة المختلفة المختلفة ألف المختلفة المختلفة ألف المختلفة المختلفة ألف المختلفة الم

٨٠ – بصدد أفكار ابن سينا الدينية ، ارجع إلى بحث L. Gardet المام الإسلامي المام الإسلامي المام الإسلامي المدة الله الإسلامي المدة الله المسلم عدة قصص حول وجهة نظر ابن سينا الدينية . فيقال مثلا إن أحد تلاملته الذي كان يرى فيه أعظم علماه زمانه سأله يوما : لماذا لا يدعى النبوة وينادي بدين جديد ١١٤ فتيسم ابن سينا ولم يحر جواباً . وفي فجر اليوم الثاني عندما ارتفع صوت الأذان ، استيقظ التلميذ قاصداً حوض الماء حتى يتوضأ للصلاة . كان الجو شديد البرودة ، فطلب إليه ابن سينا ألا يخرج للوضوء وإلا أصيب بالرشح ومرض . ولكن التلميذ لم يذعن لنصيحته ، بل خرج وتوضأ ثم أدى صلاته . فلما انتهت الصلاة دعاه ابن سينا وقال له : وهذا هو السبب في أنني لا أدعي النبوة . فها أنا أستاذك ومعلمك لا زلت حياً ، وأعظم مرجع طبي اليوم ، أمنعك من أن تغسل نقسك بالماء البارد ، فلا تذعن لنصيحتي وتتبع تعاليم رجل عاش في الجزيرة المربية منذ أربعة قرون وكان أمياً مع أنك لم تقابله مطلقاً . هذا هو الفرق بين النبي والعالم الفيلسوف ٤ . إرجع أيضاً إلى نصر ، في Introduction .. والعالم الفيلسوف ٤ . إرجع أيضاً إلى نصر ، في Introduction .. والعالم الفيلسوف ٤ . إرجع أيضاً إلى نصر ، في Introduction ..

الله مقالة S.H. Barani بعنوان «Ibn Sina and Alberuni» في مجلك

ذکری ابن سینا ، ص ۸ .

Traités mystiques الرجع مثلا إلى A.F. Von Mehren الله مثلا إلى A.F. Von Mehren مثلا إلى AY لاء الثالث . d'Avicenne

۸۳ ـــ رسالة في العشق ، المرجع السابق ، الفصل الأول . ترجمة انكليزية . E.L. Fackenheim, Mediaeval Studies,7:214 (1345). : بقلم : . (1345).

مراسة Philosophy and Orthodoxy 'F. Rahman في النبوة في الإسلام وخاصة في آثار الفاراني وابن سينا، واجع دواسة Philosophy and Orthodoxy 'F. Rahman في ١٩٥٨) ، وخاصة الصفحة ٣٠ وما بعدها ، حيث تحلل المسائل المامة بدقة ، مع أن تأويل المؤلف يبدو عقلياً أكثر من اللزوم ويبالغ فيه بالتأكيد على الأصول اليونانية لهذا المفهوم و الإبراهيمي و المصدر. واجع أيضاً L. Gardet في La pensée religieuse ، الفصل الرابع .

مه ــ لقد أدى المدلول الممكن لهذا الكتاب والصفة ومشرقي و التي يمكن
 أن تقرأ في العربية بحيث تفيد معنى وإشراق وأيضاً ، إلى سلسلة طويلة من المناقشات

والمشادَّات في العقود الأخيرة . فقد أبدى مستشرقون أعلام ، أمثال Nallino Gauthier, Gardet, Goichon, Pines, Corbin وكثيرين غيرهم، وجهات نظر مختلفة حول هذا الموضوع . وللوقوف على ملخص لهذه الآراء ، راجی Avicenna and the Visionary Recital ن د H. Corbin وما بعدها ؛ أبو العلا عفيفي ، الجانب التصوفي لابن سينا ، في الذكرى الألفية لابن سينا ، ص ٣٩٩ ــ ١٤٤ ؛ نصر ، في Introduction ، القصل ١١ .

٨٦ - لقد قام بدراسة مستفيضة لهذة الآثار و وللفلسفة المشرقية ، لدى ابن

. Avicenna and the Visionary Recital بالم Corbin أب كتاب Avicenna and the Visionary Recital

٨٧ – توجد نسخ جيدة من هذا الكتاب إلا أنه لم ينشر بعد . ومتى طبهم ودُرس قلاً بد أن يلقي الضوء على بعض العلاقات التي ما زالت خفية بين مدرسة الإشراقيين ومدرسة ابن سيباً .

لقد ترجم S. Popper رسالتين لبهسمنسار في الإلميات إلى الألمانية فBehmenjar ben el-Marzuban, der Persische Aristoteliker aus Avicennas Schule. Zwei Metaphysische Abhandlungen von ihm Arabisch und

. ( ۱۸۵۱ ، ليزغ ) mit Deutsch Anmerkungen

٨٨ - الخيام المتوفي سنة ٢٦٥ (١١٣٢) هو احدى الشخصيات النادرة في التاريخ (ولعله الوحيد) الذي جمع بين عبقرية الشاعر والرياضي في وقت واحد . ومع ذلك فإن رباعياته قد أسيء فهمها ، لذا فسرت خطأ وجهة نظر حكيم حقق و الأنماد الأعلى، فسخر من عالم الظاهر ، كما لو كانت شكوك مرتاب وحتى ملاذ ابيقوري حسية. ولكن الخيام لم يظهر بهذا المظهر لمعاصريه ، كنظامي عروضي الذي يلقبه في كتاب جهار مقاله و بحجة الحق » . لم يكن المخيام كاتباً مكثراً ، ولكن بقي من مؤلفاته ما يقرب من اثني عشر في الإلهيات والعلوم، من بينها المصادرات ، وهي بحث في بديهيات اقليدس ، حيث بدلل على أن الهندسة الإقليدية ترتكز على الفرضية القائلة أن الخطين المتوازيين لا يلتقيان ، وهي قضية غير قابلة بحد ذاتها للإثبات في هذا الضرب من الهندسة .

آما بخصوص آثار المخيام ، فارجع إلى السيد سليمان ندوى في كتابه ( بالأردية ) ه خيام اور اس كي سوانح وتصانيت بر ناقدانه نظر ۽ (أعظم جره ، ١٩٣٣) ؛

والمقالة عنه يقلم V. Minorsky ، في دائرة المعارف الإسلامية .

٨٩ - ناصر خسرو ( ٩٩٤ ( ١٠٠٢) - ٢٥٤ - ٣٥ ( ١٠٦٠ أو ٦١) ، أهم الفلاسفة مباشرة بعد ابن سينا ، اعتنق المذهب الإسماعيلي إبان وجوده في مصر ثم أصبح داعياً لهذا الضرب من التشيع في خراسان . ومن آثاره الهامة ديوانه بالفارسية وكذلك جامع الحكمتين ، كشايش و رَهايش ، زاد المسافرين ، رَوَشَنَائِي نَامَهُ ، وأيضاً كتابه عن رحلته المعروف بسَفَر نامَه ، وأيضاً كتابه عن رحلته المعروف بسَفَر نامَه ، راجع مقدمة H. Corbin بحامع الحكمتين، الذي نشره Corbin ومحمد معين ( طهران وباريس، ١٩٥٣) .

• ٩٠ ــ يرتبط العلوسي بابن سينا رأساً بواسطة خمسة أجيال من الأساتلة والتلاميذ ، فقد كان تلميذ فريد الدين الداماد الذي كان تلميذ صدر الدين السرخسي الذي كان بدوره تلميذ أفضل الدين الجيلاني. وكان هذا الأخير تلميذاً لأي العباس الموكري تلميذ بهمنيار المشار إليه آ نفاً. إن سلسلة الأساتذة والتلاميذ في الحكمة أو التراث الفلسفي لها في الغالب ما و السلسلة ، في التصوف من شأن ، فئمة دوماً تقليد شفهي إلى جانب المن المحرر . وكما تتضمن السلسلة في التصوف تحدر والبركة ، الكامنة في العلريقة من جيل إلى آخر ، تتضمن سلسلة الأساتذة والتلاميذ في والحكمة ، اتصال الاستاد الشفهي والغللال الجانبية التي تحكن التلميذ من القراءة و ما بين السطور ،

٩١ - راجع الكاشائي في المصنفات ، طبع مجتبي مينتوي ويحيى مهدوي
 (طهران ، ١٣٣١ - ١٣٣٧).

٩٢ ــ لقد اكتشف صديق سافر حديثاً إلى أفغانستان وباكستان لدراسة المدارس التقليدية في هذه المناطق ، أن الكتاب الفلسفي الوحيد الذي ما زال يدرس في جميع المدارس الدينية الحرة على وجه التقريب في هذين البلدين ، هو حكمة العين .

٩٣ ــ طيع في ثلاثة مجلدات (طهران ، ١٣٣٥ – ١٣٣٧).

4.4 ... تناول أثر ابن سينا في الشرق والغرب S. Afnan ... ملاتحه الفصلين الثامن والتاسع ، على الرغم من أن بعض جوانب نظرته إلى تر اث ابن سينا في الشرق تختلف عما يأخذ به اتباع ذلك الراث ، اللين يعتبرون حياته العقلية ملكاً لهم . وقد قدم Corbin عرضاً مفيداً جداً عن الراث السيناوي في الشرق وتناقضه مع السيناوية اللاتينية في كتابه Avicenna and the Visionary ، ص ١٠١ وما بعدها .

M.A. Alonso بنها يتمائل بترجمات ابن سبنا إلى اللاتينية، راجع M.A. Alonso بن — 40 و Revista و Ibn Sins y sus primers influencias en el Mundo Latino ((۱۹۵۳) ۵۷–۲۳: ۱ ' del Instituto Egypcio de Estudios Islamicos (۱۹۵۳) من مقال M.T. D'Alverny, الم مقال Archives d'Histoire Doctrinale et Litteraire du Mo- بن d'Avicennes

المقال، أوردت M.T. D'Alverny ، التي تعتبر الحجة الأولى في هذا الموضوع المقال، أوردت M.T. D'Alverny ، التي تعتبر الحجة الأولى في هذا الموضوع والتي ما زالت تعد منذ أمد نشرة كاملة لآثار ابن سينا في اللاتينية ، أسماء آثار أخرى لها شخصياً تتناول هذا الموضوع ، كما ذكرت مقالات H. Bedort . S. Pines .

ولدراسة عامة لترجمات النصوص العربية إلى اللاتينية ، فإن المرجع الذي Die Europâischen: M. Steinschneider ما زال أفضل المظان ، هو كتاب Whersetzungen aus der Arabischen bis Mitte der 17. Jahrhunderts (Arabic Trans— ، في مقالة R. Walzer (غرائس ، ١٩٥٦) ؛ وراجع أيضاً R. Walzer أيضاً بعن مقالة Bulletin of the John في mission of Greek Thought to Medieval Europe (عرائس من المفيد الماء ١٩٤٥) . ومن المفيد أن قال أن آثار ابن سينا التي تبسط و فلسفنه الباطنية ، كالإشارات ومنطق المشرقيين ، لم تترجم إلى اللاتينية . وهكذا وضعت أسس المخلاف الذي المبث أن ظهر بين التأويل الشرقي والغربي الفلسفة ابن سينا .

المنوان M.T. D'Alverny بعنوان الرسالة ونشرتها M.T. D'Alverny بعنوان الدي المداوية ا

Notes et textes sur L'avicennisme في R.de Vaux (البيس المعلقة اللاتينية اللاتينية المعلقة اللاتينية المعلقة اللاتينية المعلقة اللاتينية إلى المعلقة المعرض دراساته عن ولو كان هذا الاصطلاح نفسه قد عورض من قبل F.Van ولو كان هذا الاصطلاح نفسه قد عورض من قبل Keenberghen في مقالته «Siger of Brabant» في مقالته «Siger of Brabant» في المعلقة المثال المعلقة المثال المعلقة المعلقة المعلقة المثال المعلقة المعل

وللإطلاع على أثر ابن سينا في العالم اللاتيني والمدارس المرتبطة به ، راجع History of Christian ، في «Graeco-Arab Influences» في E.Gilson الحزء السادس، الفصل الأول ؛ وLes مراجع المحادس، الفصل الأول ؛ وLes مراجع Archives ، في sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant»

( ۱۹۲۹) المراح : ﴿ d'Hist. Doct. et Litt. du Moyen Age و Pourquoi Saint Thomas a critiqué Saint Augustine المرجع اللذكور ، Avicenne et le point de départ de Duns ﴾ (۱۹۲۱) المرحم الله المحاد المحاد

٩٨ — كان الأطباء المسيحيون عادة أرق شعوراً نحوه منهم نحو ابن رشد ،
 كما تمكن ملاحظة ذلك في المعاملة المعتدلة التي تلقاها في الكتاب المجهول مؤلفه ،

· De Erroribus Philosophorum

المائن مسألة والمعرفة العقلية ، كما بينن Gilson بمهارة ، وليست المحتوية والمعلوة ، وليست المحتوية كوزمولوجية خاصة ، حاصة على Critique ، عاصة على saint Augustine ، ص ٩٩ .

P.Duhem -- ۱۰۰ في دراسته الكبرى ، P.Duhem في دراسته الكبر، الجزء الرابع ، ص ۳۱۷ وما بعدها ) ، يشرح إلى أي حد كان الانقلاب الفلكي يستلزم تغيير آ في الموقف الروحي والديني تجاه الكون ويتضمن نفي التقديس .

1.1 - بالنسبة إلى علم الكون وعلم الملائكة ، يقول Corbin : و ولكن علم الكون بكامله كان متصلاً بعلم الملائكة . ورد الثاني كان يعنى زلزلة قواعد الأول ، وهذا هو بالضبط ما أفاد أغراض الثورة الكبرنيكية . ولهذا ، نشاهد اتفاقاً بين علم الكلام المسيحي والعلوم الوضعية من حيث الغاء امتياز الملائكة وعالم الملائكة في خلق الكون . وعندئذ لا يعود عالم الملائكة ضرورياً بالضرورة المينافيزيقية ويصبح نوعاً من الكماليات في المخلق ويصبح وجوده محتملاً إلى حد ما ه . Avicenna ، ص ١٠١ - ١٠٢

٧٠٧ \_ لقد عالجنا هذه المسألة معالجة وافية في دراصتنا لعلم الكون السيناوي

ني ... Introduction ؛ راجع أيضاً مقدمة H.A.R. Gibb لذلك الكتاب

العربي ، في لغة عامية . فقد احتل مكانه في الضمير العام بكل تأكيد حتى عند العامة ، كبطل شعبي هيمن علمه وحكمته على قوى الطبيعة .

## ٢ -- السهروردي والإشراقيون

ا س فيما يخص بادىء هذه المدرسة وأثرها راجع الكتاب الأساسي الذي المعالمة المعالمة المعالمية الله المعالمية الله المعالمية المع

The Caliphate 'T.N. Arnold الفارة الفرة الفرة المناية ونقلية راجع مقدمة ابن خلدون "Turkestan down to the Mongol 'W. Barthold و (۱۹۲۱ الاستمورد ۱۹۲۱) (۱۹۲۸ الاستمورد المناية والمناية والمنان المناية والمناية وا

-tion to Islamic Cosmological Doctrines

٤ -- خصصت الغزائي دراسات عديدة في اللغات الأوربية . وعليه فشهرته أوسع بكثير من غيره من معظم الحكماء المسلمين . ولهذا ، صممنا على ألا نخصص له فصلاً في هذا الكتاب . ومع أن بعض المحافل تعتبر الغزائي إلى حد بعيد معياراً لصحة عقيدة الصوفيين الآخرين ، فلا شك في أنه واحد من أعظم الشخصيات الإسلامية شأناً ؛ فقد وضعته يد القدر في تلك اللحظة الحاسمة من التاريخ الإسلامي التي قيض للنزعة العقلية فيها أن تنحسر والتربة أن تُهياً لمبادىء السهروردي وابن عربي الحكمية . فيما يخص حياة الغزائي وعقائده وأثره ، راجع ، M. Asin وابن عربي الحكمية . فيما يخص حياة الغزائي وعقائده وأثره ، راجع ، La espiritualidad de Algazel y su sentido cristiano

(مدرید و غرناطهٔ ، ۱۹۲۱ – ۱۹۲۱) ؛ و Carra de Vaux و (۱۹۶۱ – ۱۹۲۱) ؛ (۱۹۶۰ ماریس) د ۱۹۴۰) که La pensée de Ghazzali فه A.J. Wensink و ۱۹۰۳) د La notion de certitude selon Gazali dans ses origines فه ۴. Jabre و باریس ، ۱۹۵۹) و ایاریس ، ۱۹۵۹ ( باریس ، ۱۹۵۹)

هـ القد كان من نتائج ترجمة هذا الكتاب إلى اللاتينية أن اعتبر الغزالي Al gazel باللاتينية) لدى القديس توماس الاكويني ومدرسيين آخوين كفيلسوف مشائي. إن « المقاصد » في الواقع يكاد يكون ترجمة حرفية لأثر ابن سينا دانشنامه علائي من الفارسية إلى العربية . ولما كان الأصل صعب التناول إذ كان المحاولة الأولى لكتابة الفلسفة الأرسطوطاليسية بالفارسية ، فقد جامت الترجمة العربية للغزالي في غاية الوضوح . وربما كان ذلك السبب الأساسي لشيوعه العظيم لدى الجمهور .

٣ يتقد الغزالي الفلاسفة في عدد من النقاط التي يعتبر ثلاثاً منها أساسية ، وهي إنكار البعث المعدم وإنكار علم الله بالجزئيات وإنكار البعث الجسماني ، المبينة جميعاً في القرآن بوضوح . ارجع الى W. Montgomery Watt ، في القرآن بوضوح . ارجع الى The Faith and Practice of al-Gazzali ، ص ٣٧ وما بعدها .

لقد استفاد الأشاعرة مع ذلك من حملة الغزالي على الفلاسفة . ولذا ،
 فإن انتقاده لهم يمكن أن يعتبر إلى حد ما انتصاراً للمتكلمين أيضاً ، وخاصة أن

الظروف السياسية والإجتماعية آئذاك شجعت على انتشار تعاليمهم .

منا المتكلم الكبير الذي كان واحداً من أعظم علماء عصره ، يجب أن يعتبر بعد الغزالي أهم النقاد الفلاسفة . لقد ألف النفسير الكبير وكلملك جامع العلوم الذي يدور على سائر علوم زمانه التي كان يلم بها إلماماً واسعاً . إن أهميته في الفلسفة تكمن في نقده وتحليله المقصلين لإشارات ابن سينا التي أجاب عليه خواجه نصير الدين في شرحه للإشارات بعد ذلك بجيل واحد . وبالنسبة للإمام فخر كما يدعى في إيران ، راجع : M. Horten ، في المران ، راجع : المحال الميزغ، ١٩١٢) وسيد كا يدعى في إيران ، راجع : المحال الميزغ، ١٩١٢) وسيد حدين نصر ، ١٩١٢ في العلماء في العلماء في المحال (١٩١٢) وسيد حدين نصر ، ١٩١٣ في المحال المحال المحال ، وسيد حدين نصر ، ١٩١٣ في المحال المحال المحال المحال ، وسيد حدين نصر ، ١٩١٣ في المحال (ويزبادن ، ١٩٣٠ / ١٩٣٠) ، وسيد حدين نصر ، ١٩٣٠ في المحال (ويزبادن ، ١٩٣٠ / ١٩٣٠) .

٩ - يجب ألا تخلط بين شيخ الاشراق وبين جعهرة مشايخ الصوفية المعروفين

باسم السهروردي ، وخاصة شهاب الذين السهروردي الشيخ الصوقي الشهير الذي قد خلط بينه وبين مؤسس مدرسة الإشراق حتى بعض المؤرخين الإسلاميين. و بخصوص السهرورديين الأربعة المشهورين، راجع Philologika, IX: الله وبخصوص السهرورديين الأربعة المشهورين، راجع ال العالم المان والمان المان (۱۹۳۸) ۸۶ - ۲۰ : ۲۰ (۱۹۳۷) و ۲۰ : ۲۰ ( Der Islam ١٠ عن السهروردي وخاصة H. Corbin عن السهروردي وخاصة ترجمة بعض آثاره القصيرة إلى الفرنسية ؛ وكذلك أيضاً Suhrawardi d'Alep, مرجمة بعض ( الريس ، ۱۹۳۹ ) fondateur de la doctrine illuminative (ishraqi) اطهران، Les motifs Zoraastiens dans la philosophie de Suhrawardi Corbin السهروردي في Corbin السهروردي في Corbin ومقلمتي ( ١٩٤٦) المجلد الأول ( استانبول ، ١٩٤٥ ) والمجلد الثاني (طهران ، ١٩٥٢ ) . ويحتوي الجزء الأول منهما على قسم الالهيات في ثلاثة من آثار السهروردي الكبيرة هي التلويحات والمقاومات والمطارحات . ويحتوي الحزء الثاني النص الكامل لدرته النادرة حكمة الإشراق والرسالتين القصيرتين في اعتقاد الحكماء وقصة الغربة الغربية . أما الجزء الثالث الذي سوف ينشر قريباً إنشاء الله ، بالتعاون بين Corbin ومؤلف هذا الكتاب ، فيتضمن المجموعة الكاملة للآثار الفارسة .

11 — لقد وجه العلماء العرب حديثاً بعض الاهتمام إلى السهروردي ، جاء في أغلبه نتيجة لانتشار تمرات بحث Carbin في الأقطار العربية ، بما يتمثل في كتاب سامي الكيالي ، السهروردي (القاهرة ، ١٩٥٥) وكتاب حي بن يقظان لابن سينا وابن طفيل والسهروردي، لأحمد أمين (القاهرة ، ١٩٥٧) ، وأقسام خصصت السهروردي في كتاب ه في الفلسفة الإسلامية ، من تأليف ابراهيم مدكور (القاهرة ، ١٩٤٧) ، وشخصيات قلقة في الإسلام لعبد الرحمن بدوي (القاهرة ، ١٩٤٧) ، الذي يشتمل على الترجمة العربية لكتاب Corbin الموسوم بدوي القاهرة ، ١٩٤٦) ، الذي يشتمل على الترجمة العربية لكتاب Suhrawardi d'Alep ، المشار إليها آنفاً .

أما في ايران فقد طبع كتابه حكمة الإشراق مع شروح وتعليقات مختلفة طبعة حجرية أثناء القرن الماضي . وكان دائماً متناً أساسياً في المدارس ، كما طبعت طائفة من رسالاته الفارسية ، باشراف مهدي بياني ومحسن صبا . هناك أيضاً كتاب على أكبر دانا سيرشت الموسوم : أفكار السهروردي وملا صدرا (طهران ، على أكبر دانا يتناول بعض أفكار السهروردي الأساسية . راجع أيضاً لسيد حسين نصر مقال Subrawardi في كتاب History of Muslim Philosophy ، المادة المشروحة في هذا الكتاب .

إن أهم ما كتب عن هذا الموضوع باللغات الأوربية قبل Corbin ، والذي يحتوي بعضه على تأويلات مغلوطة رغم كون أصحابه من أهل الكفاءة من العلماء ، والمنتمل على أثر La Philosophic illuminative d'après ، Carra de Vaux بشتمل على أثر ( ۱۹۰۲ ) عنی Suhrawardi (۱۹۰۲ ) آوا : ۱۹ ) Journal Asiatique ن Die Philosophie der Erleuchtung nach Suhrawardi Maqtoul ا M. Horten (هالي، ١٩١٢) ، والنص الأصلي والترجمة الانكليزية لعدة من رسائل السهروردي بقلم O. Spies .

١٢ .... نقصد بالثير صوفيا Theosophy (التأله) ذلك الشكل من الحكمة الذي ليس بفلمنة ولا بكلام ، وإنما هو معرفة الأسرار الإلهية التي يدل عليها المعنى الأصلي لهذه الكلمة قبل أن تفرغ من أي معنى لدى الحركات الروحية العصرية

الرائقة .

١٣ --- إنّ أوثق المصادر لسيرة السهروردي هو نزهة الأرواح وروضة الأفراح. وهو تاريخ للفلسفة ألفه تلميذه شمس الدين الشهرزوري، وهو من أهم المقسرين لآثاره . والنص العربي الأصلي لهذا الكتاب لم يطبع بعد وإنما نشرت له ترجمة فارسية على يد ضياء الدين دُرَي في طهران سنة ١٣١٧ (١٩٣٨) . كما توجد أيضاً ترجمات لحياة السهروردي في آثار Corbin ، المنتوه بها سابقاً .

14 - لقد اعتمد Corbin تقسيماً مشابهاً قائماً على أربع طبقات من الآثار . وقد تتبعناه جزئياً وإنما مع بعض الإختلاف. راجع مقلمة Opera Mctaphysica ct Mystica ، الجزء الأول ، ص ١٦ وما يليها . وفي سبيل تحقيق نشر آثاره كاملة ، قدم Mssignon أيضاً تقسيماً مؤقتاً لآثار السهروردي في كتابسه Recueil de textes inédits concernant l'histoire de la mystique en . ۱۱۳ س ، ۱۹۲۹ ) ، ص ۱۱۳ ) pays d'Islam

١٥ - عين القضاة ، اللي يشبه مجرى حياته مجرى حياة الحلاج والسهرور دي ، إذ لقى الموت المفجع في سن مبكرة ، هو أحد الصوفيين الهامين في العصور اللاحقة . وتشابه عقائده من وجوه عدة عقائد السهروردي ، وإن لم يكن حكيماً ، بل كان صوقياً محضاً بني على قاعدة من الثقافة الفلسفية . ويعتبر كتاباه زيدة الحقائق والتمهيدات اللذان طبعاً حديثاً على يد عفيف عسيران (طهران ، ١٣٤٠) من أكثر النصوص أهمية بالنسبة للعقيدة الصوفية قبل ابن عربي .

١٦ – لقد نسب شرح لنصوص الفاراني إلى السهروردي ، ولكن حتى

الآن لم تكتشف مخطوطة لهذا الشرح . ١٧ -- يكتب السهروردي في أول قصة الغربة الغربية : إن ابن سينا

قد سعى إلى منابع حكمة الإشراق ولكنه لم يوفق في اكتشافها تماماً . ارجع إلى Opera... و H. Corbin

الدجع الى L. Massignon أو الدجع الى L. Massignon له La Rèvèlation d'Hermès ، A.D. Nock ، A.J. Festugière في étisme arabe» . D. Chwolsohn . ودراسة ۱۹٤۸ ) الجزء الأول ، ودراسة ۱۹٤۸ ) الجزء الأول ، ودراسة Die Ssabier und der Ssabismus التي لا ترال موثوقاً بها ، بعنوان المؤسيرج ، ۱۸۵۲ ) .

١٩١ – مخطوطة وكلمة التصوف و استانبول كتبخانة راغب باشا رقم ١٤٨٠ الدى الله ١٤٨٠ وراجع أيضاً ١٤٨٠ المهران ، ١٩٤٨) ، ص ١٤٨٠ . ١٩٤٨ ورقة ٢٤٠ به وراجع أيضاً H. Corbin philosophie de Suhrawardi ومقدمته على مجموعة في الحكمة الإلمية ، نشرة جمعية المستشرقين الألمان (استنبول ، ١٩٤٥) بعنوان الحكمة الإلمية ، نشرة جمعية المستشرقين الألمان يعتوي على كثير من العقائد الأساسية المسهروردي ، وعندما ينشر نشراً نقدياً ويطبع سيكون لائقاً للدراسة الدقيقة . ومما يستحق التنويه به أن هناك شرحاً له كتبه محمد على الأصفهاني المعروف بعلي الحزين ، وهو حكيم إيراني في القرن ١٢ (١٨) ، عمد على الأصفهاني المعروف بعلي الحزين ، وهو حكيم إيراني في القرن ١٢ (١٨) ، وقد ذهب إلى بنارس ليقضي آخر أيامه هناك ، ودفن بالفعل في تلك المدينة . ويرقى معظم الصوفيين في بنارس اليوم بأصلهم إليه . ولكن يبدو أن شرحه الذي ويرقى معظم الصوفيين في بنارس اليوم بأصلهم إليه . ولكن يبدو أن شرحه الذي

٧٠ ــ ببين السهروردي عقيدته في كلية الحكمة الدينية بكل صراحة في الكتاب السادس للطبيعيات من المطارحات . إرجع إلى H. Corbin في Opera
 الجزء الأول .

رأيضاً عند Corbin في القسم الخامس والخمسين من إلميات التلويحات؛ وأيضاً عند Corbin في Corbin في القسم الخامس الده motifs Zoroastriens... كا Corbin المشمل المتواطقة ا

۰ ۱۱ – ۱۰ ب ن Opéra ، الجزء الثاني ، ص ۱۰ – ۲۱ و Opéra ، الجزء الثاني ، ص

٢٤ -- نفس المرجع .

٣٥ ... أصبحت هذه الصفة لقباً لسلسلة من الحكماء في إيران منذ ذلك الحين.
 كما أطلق على ملا صدرا الحكيم الصفوي العظيم لقب صدر المتألمين.

77 — اليمن لغة تفيد اليمين أيضاً ، فتفيد المعنى العام لمشرق الأنوار ، إذ وقف الإنسان منجها إلى الشمال فاليد اليمنى هي التي تشير إلى الشرق . لقد عرفها المؤلفون المسلمون بالجانب الأيمن للوادي الذي سمع منه موسى صوت الله في سينا ، وأيضاً بحكمة سليمان، ومن ثم الحكمة القائمة على الوحي والإشراق . ويقابل بعض المؤلفين مثل الميرداماد المحكمة اليمانية أو الحكمة اليونانية أو الحكمة اليائمة الإستدلالية) بالحكمة اليمانية أو الحكمة القائمة على الإشراق . وهنا يمكننا أن ننوه بالدور الهام الذي لعبته اليمن عند طائفة الى اليمن عند طائفة الله اليمن عند المؤلفة المؤلفة . وعلاوة على ذلك ، فإن Rosicrusians Christian Rosenkreuts أي الله اليمن عندما رأى أن الله اليمن عندما رأى أن المؤسس هذه الفرقة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤسس هذه الفرقة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤسس هذه الفرقة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤسس هذه الفرقة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤسلة فاطه . راجع R. Kienast و المؤسلة فاطه . (1971) ، ص ١٣٦ وما بعدها ؛ و ١٩٢٢ - ١٩٣١ (١٩٢١) ، ص ١٣٠ وما بعدها ؛ و ١٩٢٠ - ١٩٣١ المؤسلة المؤسلة بالدول المؤسلة و ١٩٢٠ - ١٩٣٠ المؤسلة المؤسلة و ١٩٢٠ - ١٩٢١ وما بعدها ؛ و ١٩٢١ - ١٩٣٠ المؤسلة و ١٩٢٠ - ١٩٣٠ المؤسلة و ١٩٤٠ - ١٩٣٠ المؤسلة و ١٩٢٠ - ١٩٣٠ المؤسلة و ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ المؤسلة و ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣٠ - ١٩٣

٧٧ – لقد تناولنا هذه المسألة العويصة باسهاب ، إذ كانت محور الجدل في المدارس المتأخرة في إيران ، وذلك في الفصل الخامص بالسهروردي في Mistory . of Muslim Philosophy

فيما يخص وضع ملا صدرا تجاه هذه المسألة وآرائه في اصالة الوجود ، 

(Sadr al-Din Shirazi, His Life عمر في مقال ، الله المسلم السبد حسين نصر في مقال ، الله المسلم المسبد المسلم المسبد ال

صدرا) ، (طهران ، ١٣٤٠) ، ص ٧ - ٢١ و ٣٢ - ٣٤ على التوالي .
وهناك بعض أعلام المدرسة الإشراقية من المتأخرين ، كالحكيم الإيراني المعاصر للسيد محد كاظم عصار ، الذي يقول بأن النور في عقائد السهروردي هو الوجود في لغة ملا صدرا . وهكذا يقول أنه ليس هناك فرق أساسي بين المدرستين من هذه الناحية . كما أن M. Horten قد اكتشف هذه النقطة أيضاً وعالجها في دراساته عن ملا صدرا والسهروردي .

۲۸ – هذه الفقرة من حكمة الإشراق قد اقتبست عن الترجمة الانكليزية التي قامت بها Readings from the Mystics of Islam في Readings from the Mystics of Islam (لندن، ١٩٥٠)، ص ٧٩.

٢٩ -- توجد هذه الفكرة أيضاً في الفكر المسيحي للقرون الوسطى ، فقد كانت طبقات الرهبان تقوم على أساس طبقسات الملائكة . كما أن هناك تشابهات عدة بين علم الملائكة ، كما وضعه السهروردي وكما جساء في تشابهات عدة بين علم الملائكة ، كما وضعه السهروردي وكما جساء في المصدر Dionysius the Arcopagite Celestial Hierachies ، الذي يؤلف المصدر الرسطى اللاتينية .

ويستعمل السهروردي أيضاً اسم الملاك المزدائي أو الاقبال والقوة السماوية خرّ ، ( وفي اللغة الأوستائية خوارنة Xvarnah ، وفي الفارسية القديمة فرّ Farrah ) للدلالة على الجلال الخاص والنور الذي يتلقاه حكماء الإشراق . داجع H. Corbin ، في .... Opera ، الجزء الثاني ، من ٣٧ – ٣٨ ، و Les .

٣١ -- هناك على أية حال تشابه عميق بين علم الملائكة الزرادشتي ونظيره في الأديان السامية ، إلى حد أن البعض ذهب إلى أن علم الملائكة اليهودي مقتبس عن الزرادشتي . أما بالنسبة إلى علم الملائكة الإسلامي المستمد من القرآن ، والذي له نظائر في النظام اليهودي ، فارجع إلى F.Schuon ، في النظام اليهودي ، فارجع إلى F.Schuon ، في النظام اليهودي ، فارجع إلى Rel-nur ، في النظام اليهودي . هنارجع الى Rel-nur ،

٣٢ – الجوانب الثلاثة التي نوه بها ابن سينا هي : ادراك العقل لواجب الوجود كواجب ، ولذاته كمكن ، ولذاته أيضاً كواجب بشيء آخر خارج عنه . راجع

الفصل السابق عن ابن سينا .

٣٣ ــ تلاحظ أن السهروردي يستعمل بعض الكلّمات الزرادشتية ، ولكنه يربط بينها وبين الاصطلاحات القرآنية المتعارفة .

٣٤ ــ يجب ألا يخلط بين ذلك وبين اصطلاح والأمهات والمستعمل لدى الفلاسفة المشائيين بمعنى العناصر الأربعة : النار والهواء والماء والتراب ، التي تتولد منها المملكات الثلاث .

۳۵ .... في باب هذا النمط من علم الملائكة ، راجع Hi.corbin في .... Opéra... الجزء الثاني ، ص ١٧٥ وما يليها .

٣٦ ـــ يبلغ هذا التوفين أوج دلالته وأهميته في تفكير بعض حكماء الشيعة

المتأخرين ممن دعجوا الحكمة الاشرآقية بالتشيع .

الإشراقيين عندا المفهوم الجميل لذى السهروردي وكثيرين من الإشراقيين والصوفيين، يشبه جداً المفهوم المزدكي الملأ الملائكي الذي يعرف باسم Parahvashis والحيون، يشبه جداً المفهوم المزدكي الملأ الملائكي الذي يعرف باسم R. C. Zaehner والتي ترشد كل نفس بواحد منها فهائياً. إرجع الحدود والتي ترشد كل نفس في هذه الدنيا، وتتحد كل نفس بواحد منها فهائياً. إرجع الحدود والتي ترشد كل نفس في هذه الدنيا، وتتحد كل نفس بواحد منها فهائياً. إرجع الحدود والتي ترشد كل نفس في هذه الدنيا، وتتحد كل نفس بواحد منها فهائياً. إرجع الحدود والتي ترشد كل نفس في هذه الدنيا، وتتحد كل نفس بواحد منها فهائياً. وتتحد كل نفس بواحد منها فهائياً. إرجع المعرفة والمعرفة وا

ينبغي ألا يتبادر إلى الذهن مع ذلك أن السهروردي يحصر الاتحاد النهائي بالمستوى الملائكي ، عوضاً عن الاتحاد بالإتحاد بالذات الالهية . ففي رسالة صفير سيمرع (طهران ، كتابجانه ملمي ، مخطوطة رقم ١٧٥٨ ، ص ١١ – ١٦) يقسم أولئك الذين اكتسبوا المعرقة الشهودية إلى خمسة فرق : أولئك الذين يقولون لا إله إلا الله ، وفوقهم أولئك الذين يقولون لا هو إلا هو ، ثم لا أنت إلا أنت ، ثم لا أنا إلا أنا ، وأخيراً أولئك الذين حققوا الاتحاد الأعلى ويقولون : وكل شيء هالك إلا وجه الله ي

۳۸ – حول الطبيعيات ، إرجع إلى Hi. Corbin ، في ...Opera... الجزء الثاني ، ص ۱۸۷ وما يليها .

٣٩ - فيما يتعلق بعلم النفس لدى السهروردي ، راجع نفس المصدر أعلاه ،
 ص ٢٠٣ وما يليها .

عتقد السهروردي أيضاً بوجود عالم خيال منفصل ترحل إليه النفس لتكتسب الصورة التي تظهر بعد ذلك في المخيلة الإنسانية . هذا العالم الأوسط الذي يسمى أيضاً عالم والصور المعلقة ، أو عالم والمثال ، ، يتوسط بين العالم المحسوس

وعالم وأرباب النوع، وهو يؤدي دوراً أساسياً في حل عدة مسائل، مثل المخلق والمعاد ، في عقائد كل من السهروردي وابن عربي وملا صدراً . إرجع إلى ، L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi به الجزء الثاني . ( باريس ، ١٩٥٨ ) ، الجزء الثاني .

. ۲۲۰ م Opera... ، H. Corbin - فراه الثاني ، ص ۲۲۰

47 — المعاد لذى السهروردي كما بحثه وعدله ملا صدرا في شروحه على المخزم الأخير من حكمة الإشراق قد عولج في مقال مفصل لـ Hr. Corbin سوف يظهر في الكتاب Commemoration Volume of Mulla Sadra ، الذي تعتزم طبعة قريباً جمعية إيران ، بكلكتا .

Geschichte بن المثال المثال المثال ، A. von Kremer بنيل المثال ، A. von Kremer بنيل المثال ، المراح على سبيل المثال في المراح بنيل المراح بنيل في المراح بنيل المراح بنيل المراح والمراح والم

L. Massignon 'Salman Pak et les prémices spirituelles — ٤٥ ١١٠٠ ، ص ١١ ، طريس ' ١٩١٤) de l'Islam iranien

47 ... بدأ التقارب التدريجي بين مدرسي ابن عربي والسهروردي عن طريق قطب الدين ، هذا التقارب الذي بلغ أوجه في ملا صدرا . كما يجب أن نضيف هنا أن دراسة النور وظواهره الطبيعية قد احتلت مكانة هامة في أوساط أتباع المدرسة الإشراقية . ولعله لم يكن من باب الاتفاق أن أول تعليل صحيح في القرون الوسطى لقوس قزح يرد في شرح كمال الدين الفارسي على كتاب المناظر لابن الهيم ، فكمال الدين هذا كان تلميذ قطاب الدين الشيرازي ، بحسب أقواله هو ، واستمد هذه النظرية من أستاذه .

إن البحوث الوحيدة الجديرة بالتنويه والتي أجريت عن المدرسة الصفوية باللغات الأوروبية قبل بحوث Corbin هي التي قدمها M. Horten الذي نشر ، علاوة على دراسته عن السهروردي المشار إليها آنفا ، كتابين عن ملا صدرا ، Das philo (بسون ، ١٩١٢) و Die Gottesbeweise bei Schirazi (بسون ، ١٩١٢) ، و ما المرجم عن الرجم sophische System von Schirazi (1640) . أرجم

اينياً إلى Comte de Gobineau في Comte de Gobineau اينياً إلى dans l'Asie centrale (باريس ، ١٩٢٣). وهناك أيضاً الجزء الرابع من كتاب Literary History of Persia, E.G. Browne حيث يرد ذكر علماء مختلفين في هذا العصر وإن كان ذلك من وجهة النظر الأوربية ، كما يتوقع المرء في مثل هذا الكتاب. وكتاب محمد اقبال Development of Metaphysics in Persia الكتاب. وكتاب محمد اقبال (لندن، ١٩٠٨)، الذي ترجم أخيراً إلى الفارسية، هو كتاب له قيمته على الرغم من بعض الأخطاء ، بما في ذلك نسبة ظهور البابية إلى مدرسة ملا صدرا . والحقيقة أن الباب كان تلميذ مدرسة الشيخ أحمد الاحسائي الذي كتب شرحاً مناقضاً لأحد كتب ملا صدرا. راجع مقالنا بالفارسية وآشنائي با ملا صدرا در مغرب زمين، (أي تعرف على ملا صدرا في الغرب) ، في ذكرى ملا صدرا ، ص ١٩- ٢٢. 4A – بالنسبة إلى المير داماد وأتباعه ، إرجع لى H. Corbin ، في مقال Mélanges Louis Massignon & Confessions extatique de Mir Damada ( دمشق ، ۱۹۵٦ ) ، ص ۳۲۱ – ۳۷۸ ) ، وسید حسین نصر فی The School ( . History of Muslim Philosophy 🕹 of Ispahan.

29 - فيما يختص بأهمية نهج البلاغة بالنسبة لمدارس الحكمة المتأخرة والترابط العام بين الفلسفة والحكمة والتصوف وبين التشيع ، إرجع إلى محمد حسين طباطبائي في ومُصاحبًات أستاذ طببًاطبًائي با بُرَفسور هانْرِي كُرْبانُ

دَرَبَارَه شيعه ۽ (محادثات الأستاذ الطباطبائي مع البروفسور هنري كربن بصدد الشيعة) ، الكتاب السنوي لمكتب التشيع ، رقم ٢ (قسم -- ١٣٣٩) ، ص ١١٩

• ه - فيما يتعلق بالسيز واري، إرجع إلى محمد اقبال في The Development of Metaphysics in Persia ، ص ١٧٥ – ١٨٦ ، والقصل الخاص بالسبزواري ب History of Muslim Philosophy ، بقلم السيد حسين نمس

١٥ - على الرغم من أن الطريق الذي سلكته الفلسفة الإسلامية وخاصة هذه المدارس الإلمية المتأخرة إلى الهند لم يصبح أكيداً بالضبط بعد ، فإن مدى تأثير عقائد السهروردي وملا صدرا يمكن أن يقاس بعدد الشروح والتفسيرات ألي كتبها مسلمو الهند على آثارهما ، وبعدد مخطوطات هذه الآثار الموجودة في مكتبات الهند، مثل مكتبة رضا في رامبور ، وخدًا بَحْشُ في باتنه ، وبأثرهما على التآليف الهندية المتأخرة في الفلسفة مثل الشمس البازغة ، الذي كان يعتبر دوماً متناً فلسفياً مختاراً في المدارس الدينية بشبه القارة الهندية. راجع Tara Chand History of ن کاب ، Growth of Islamic Thought in Indias, Philosophy East and West وما زالت عقائد السهروردي وملا صدرا (وخاصة الأخير) تدرس في وما زالت عقائد السهروردي وملا صدرا (وخاصة الأخير) تدرس في المدارس الإسلامية بالهند، وعلى وجه الخصوص في المدارس الشيعية، كدرسة لكنو ورامبور ، ولو أنها فقدت عدداً من خيرة أساتذتها منذ ١٩٤٧ ، يسبب فقدان الموقوقات وعدم توافر الكتب العربية والفارسية . إرجع إلى وأبو محفوظ معصومي وفي مقال Philosophy East and West المحتور وما زالم المنازل الموقوقات وعلى وجه المحتور المحتور ورامبور ، ولو أنها فقدت عدداً من خيرة أساتذتها منذ ١٩٤٧ ، يسبب فقدان الموقوقات وعدم توافر الكتب العربية والفارسية . إرجع إلى وأبو محفوظ معصومي وفي مقال Philosophy East and West من المحتور وما زالم المنازل الموقوقات وعلى والمنازل الموقوقات وعدم توافر الكتب العربية والفارسية . إرجع إلى وأبو محفوظ معصومي وفي مقال Philosophy المخترب وما إلى المنازل الموقوقات وعلى والمنازل الموقوقات وعدم توافر الكتب العربية والفارسية . إرجع إلى وأبو محفوظ والمنازل والمنازل الموقوقات وعدم توافر الكتب العربية والفارسية . إرجع إلى وأبو محفوظ والمنازل والمنازل

٧٥ -- أسند الكرسي الأول إلى ومحمود شهايي و المعروف لدى العالم الغربي من خلال مقالته عن الشيعة الاثني عشرية في كتأب Kenneth Morgan، الغربي من خلال مقالته عن الشيعة الاثني عشرية في كتأب Islam, the Straight Path والثاني إلى مهدي إلهي قدشتهي ، المعروف جيداً في العالم الفارسي بفضل تفسيره للقرآن وديوان شعره الصوفي وشرحه على فصوص الذاء الداركة المالية شاه من هاه المالية المالية شاه من هاه المالية الما

الفار ابي وكتابه إلهيات خاص وعام .

أما بخصوص الأساتلة الذين يقومون بتدريس هذه المواد في المدارس ، فتجدر الإشارة على وجه الخصوص إلى السبد محمد كاظم عصار الأستاذ في كل من جامعة طهران ومدرسة سيبهسالار ، والسبد أبي الحسن الغزويني ، الذي ربما كان المعلم الأكبر الفلسفة التقليدية اليوم والذي يقيم في قزوين حيث يقوم بتربية جماعة صغيرة من التلاملة ، والسيد محمد حسين الطباطبائي أعظم أساتلة العلوم العقلية أهمية في قدم ، المركز الحالي الدراسات الشيعية ، وأخصب الحكماء الإبرائيين المعاصرين انتاجاً . إن آثار السبد الطباطبائي تشتمل على الأجراء الثلاثة ، أصول فلسفه ، مع شرح مرتضى منظمهري ، وعشرين مجلداً في تفسير القرآن باسم فلسفه ، مع شرح مرتضى منظمهري ، وعشرين مجلداً في تفسير القرآن باسم فلسفه ، مع شرح مرتضى منطبهري ، وعشرين مجلداً في تفسير القرآن باسم فلسفه ، مع شرح مرتضى منطبهري ، وعشرين مجلداً في تفسير القرآن باسم الميزان ، قلم منها أحد عشر جزءاً حتى الآن ، وإجابات على أسئلة موجهة الميندة الحديدة الأسفار ملا صدرا مع شروحه الخاصة ألني تطبع حالياً في طهران . العلمة الجديدة الأسفار ملا صدرا مع شروحه الخاصة ألني تطبع حالياً في طهران .

## ٣ - ابن عربي والمتصوفة

١ - إن رفض الأغلبية الساحقة من المستشرقين لهذا الجانب الأساسي من الإسلام ، كجزء من التراث الإسلامي وعنصر جوهري لعقيدته الصحيحة ، هو الذي أبرز الإسلام في نظر الغربيين بصورة جافة وعقيمة بجردة من كل روحية وجمال . وبين القلة المشهورة من العلماء الغربييناللين سلموا بالأصل القرآني للتصوف يمكن ذكر Margoliouth ، وعلى الخصوص Massignon و Corbin ، المناه المشهورين الآخرين أمثال Nicholson و أخيراً جداً Vicholson و Arberry و Zaehner ، قد ذهبوا إلى أن أصل و التصوف هندي ، أو أفلاطوني محدث ، أو مسيحي ، أو حتى زرادشي ، وهم التصوف هندي ، أو أفلاطوني محدث ، أو مسيحي ، أو حتى زرادشي ، وهم بذلك بخلطون إلى حد بعيد بين الصور الظاهرية المستعارة التصوف وبين النجربة الباطنية والوصول ، الي لا تقوم قط إلا على أساس البركة المنبقة من النبي .

للإطلاع على التصوف كبعد باطني للإسلام، راجع كتاب F. Schuon الفيد، The Transcendent Unity of Religions والمترجم عن الفرنسية على P. Townsend وكتابه P. Townsend يد P. Townsend وخاصة الفصل الثالث ، وكتابه D.M. ياريس ، ١٩٦١) ، الفصل الرابع ، المترجم إلى الانكليزية على يد D.M. (باريس ، ١٩٦١) ، وكذلك R.Guénon في مقال Matheso (نبويورك: ١٩٦٣) ؛ وكذلك R.Guénon في مقال L'Esotérisme (باريس، ١٩٦٢) ، من ١٩٦٣) ، من ١٩٩٣ . الماريس، ١٩٤٧) ، من ١٩٩٣ . الماريس، ١٩٤٧

\*The Origins of Sufism: إرجع إلى أني بكر سراج الدين، في مقال مقال ۱۹۰۳ ( ابريل ۱۹۰۹ ) ، وكذلك في ۱۹۰۳ ( ابريل ۱۹۰۹ ) ، وكذلك ميرولي الدين، في The Quranie Sufism ( دلمي ، ۱۹۹۹ ) .

 الإنحاد التام . وقد جرت العادة على أن يسمى سائك طريق التصوف بالفقير (التي أخلت منها كلمة Fakir الانكليزية) ، أو المتصوف بمعنى من تكون له علاقة بالتصوف ، أو الكلمة الفارسية درويش dervish بالإنكليزية ، وكذلك بعض الأسماء الأخرى المختلفة التي ترتبط بالجوانب المتعددة والطريقة » .

الحماعة الحماعة الموفية طريقة ، (كما هي الحمال في الصوفية الصينية Taoism) أيضاً. وجمع الطريقة الصوفية طريقة ، والسالكون يسمون بأهل الطريقة . فيما يخص الطرق الصوفية ، واجمع مقال طرق ، والسالكون يسمون بأهل الطريقة . فيما يخص الطرق الصوفية ، واجمع مقال Massignon عن «Tarika» في Encyclopaedia of Islam ، والكتابين الهامين المامين Cappo ، O. Dupont ، تأليف Les confréries religieuses musulmanes (الجزائر ، ۱۸۷۹) ، و Marabouts et Khouases ، تأليف Anarabouts الجزائر ، ۱۸۷۹) ،

ه ــ هذه العبارة مقتبسة من الرسالة القشيرية المشهورة (القاهر ، ١٩٤٠) ، من الرسالة القشيرية المشهورة (القاهر ، ١٩٤٠) ، ص ٢٠ . راجع أيضاً «The Origins of Sufism» في Islamic Quarterly (ابريل ، ١٩٥٦) ، ص ٥٨ .

٣ - جرى جدل طويل بين علماء الدين المسلمين كما جرى بين علماء التصوف الغربيين ، حول اشتقاق الكلمة صوفي . واختلفت الآراء فيما إذا كانت مأخوذة من الصوف الذي كان يلبسه المتصوفون القدامي ، أم من الصفاء ، أم من الصف الأول خلف الصف بمعنى اصطفاف المصلين، إذ كان الصوفيون يحتلون الصف الأول خلف الإمام ، أم من Sophia البونانية (وهذا أبعد الأصول احتمالاً لأن Sophia تكتب في العربية بالسين عوضاً عن الصاد) ، كما أن هناك أيضاً وجهة نظر بعض العلماء القاتلين بأن لفظ صوفي أجل من أن يكون مشتقاً من غيره ، وأن أهميته الأساسية تلل عليها حقيقته من أن أحرف التصوف عددياً مساوية للحكمة الإلهية ، كما الأساسية تلل عليها حقيقته من أن أحرف التصوف عددياً مساوية للحكمة الإلهية ، كما يقتضي علم الجغر . إرجع إلى مقال R. Guénon ، بعنوان islamique ، رقم ا أعلاه .

بخصوص المعاني المختلفة التي فسر بها الاصطلاح وصوفي ، إرجع إلى An historical inquiry concerning ن مقال R.A. Nicholson the Origin and Development of Sufism, with a List of Definitions Journal of في of Terms Sufi and Tasawuf arranged Chronologically و ۲۰۸ – ۲۰۳ س ۱۹۰۳) من ۲۰۸ – ۲۰۸ س ۱۹۰۳) من ۲۰۸ – ۲۰۸ س

٧ - على ألرغم من عدم وجود و تاريخ و كامل للتصوف ، فقد قامت
 محاولات عديدة للدراسة المدارس الصوفية المختلفة عبر القرون ، والربط بين

مبادئها وطرقها . وأهم هذه النواسات في اللغات الأوربية، دراسات Massignon ، Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane (باریس ، ۱۹۵٤) ، الفصل الثالث والخامس خاصة ؛ وأيضاً La passion d'al-Hosayn Ibn Mansour al-Hallaj, martyr mystique de l'Islam ( باريس ، ١٩٢٢ ) ، فهما يحتويان على ثروة من المعلومات الخاصة بالحياة الروحية في القرون الإسلامية الثلاثة الأولى ؛ ومقاله عن التصوف في دائرة المعارف الإسلامية . وكذلك فإن القسم الأول من الدراسة الحديثة (باریس) L. Gardet J G. C. Anawati J La mystique musulmane ١٩٦١) ، مخصص لتاريخ التصوف . كما تجدر الاشارة في هذا الصدد إلى آثار العلماء الشهيرين، أمثال R.A. Nicholson، وخاصة مقالته الواردة في الحاشية رقم ٣ أعلاه ، Studies in Islamic Mysticism (كبردج، ١٩٢١) ؛ The Idea of Personality ؛ (۱۹۱٤ ، ناسل) The Mystics of Islam) in Sufism (كبردج ، ۱۹۲۳) ؛ وترجمته المحشاة لكشف المحجوب للهجويري (ليلن ، ١٩١١). إرجع أيضاً إلى M. Asin Palacios في El Islam في cristianizado, estudio del sufismo a través de las obras de Aben Les Saints ماريك، E. Dermenghem ؛ (۱۹۳۱ ماريك) Arabi de Murcia Studies in Early ن الجزائر ، ١٩٤٤) ؛ و M. Smith ، في Studies in Early . (۱۹۳۱ ، ناساً) Mysticism in the Near and Middle East

هناك العديد من تواريخ الصوفيين الهامة ، أو بالأحرى سير وأقوال الأولياء المسلمين ، كتبها الصوفية السلمي ، وأشهرها جميعاً طبقات الصوفية السلمي ، والسهرية الأولياء الأولياء الآي نعيم الأصفهاني ، و تذكرة الأولياء لغريد الدين العطار،

وتفحات الأندلس لعبد الرحمن جامي .

وقد خصصت دراسات عديدة بالعربية والفارسية لتاريخ التصوف . ومن ين العربية منها للطيباري ، التصوف الإسلامي العربي (القاهرة ، ١٩٢٨) ؛ وجبور عبد النور ، التصوف عند العرب (بيروت ، ١٩٣٨) ؛ وزكي مبارك ، التصوف الإسلامي ، جزءان (القاهرة ، ١٩٥٤) ؛ و البير ن . نادر ، التصوف الإسلامي (بيروت ، ١٩٦٠) . ومن بين الدراسات الفارسية ، دراسة قاسم غنى ، وتاريخ تصوف در إسلام » (طهران ، ١٩٥٧) ؛ عدة دراسات يقلم بديم الزمان فروز انفر وجلال همائي عن الرومي والعطار وأعلام آخرين من الصوفية .

Essai sur فد تناول هذه الفترة بما فيه الكفاية Massignon في كتابه العمل الرابع . . . les origines ...

٩ -- يكاد هذا الكتاب يكون مجهولاً في الغرب ، ولكنه في عالم الشيعة بحتفظ باعتباره كأحد الوثائق الأساسية للتعاليم الباطنية الاسلامية . ولقد درسه كثير من الصوفيين الذين أخذوا بتعاليم ابن عربي وكتبوا شروحاً عليه .

التوهم ، الذي حققة A. J. Arberry (القاهرة ، ١٩٣٧) ، وكتاب الرعاية ، التوهم ، الذي حققة A. J. Arberry (القاهرة ، ١٩٣٧) ، وكتاب الرعاية ، الندي حققته M. Smith (لندن ، ١٩٤٠) . وهو معروف أيضاً بطريقته في امتحان الضمير . إرجع إلى M. Smith في M. Smith في Study of the Life and Teaching of Harith b. Asad al-Muhasibi (لندن ، ١٩٣٥) .

11 -- أدّى التشابه بين شطحات البسطامي -- وقد شاع اسمه بكسر الباء (أو بضمها) ولكنه منسوب إلى بسطام وتلفظ في الفارسية بفتح الباء -- وبين بعض عبارات الفيدا الهندية ، إلى قول R.C. Zaehner ، بأصل هندي لمدرسة البسطامي الصوفية . إطلع على كتابه ، Mysticism Sacred and Profane ، إطلع على كتابه ، ١٩٦٥ وما بعدها . وعلى الأخص كتابه المناد المعدها . وعلى الأخص كتابه المعدارات مثل (تكون أنت ذاك) ، ص ٩٣ وما بعدها . ولكن العبارات مثل (تكون أنت ذاك) للبسطامي ، أو . ( 197 مل العدلة على أي اقتباس تاريخي قط .

هناك بطبيعة الحال كثير من الصوفيين الآخرين ذوي الشهرة في هذا العصر مثل رابعة ، ابن كرًام ، الحكيم الرمذي وأني سهل التستري ممن يستحقون الإشارة الخاصة، ولقد تناولهم كل من Massignon في كتابه ... Essai ، الفصل المخامس ، و Gardet و Gardet في كتابهما Gardet في كتابهما Anawati في كتابهما من ٢٦ وما بعدها .

۱۲ — في باب دراسة الفن والعلوم الإسلامية ، إرجع إلى الفصل الأول من هذا الكتاب .

۱۳ - لقدحقق هذا المرجع الهام عن التصوف الأول R.A.Nicholson (لندن، 17) . ( 1911 ) .

Doctrine of the Sufis ، بعنوان A. J. Arberry متحقیق و ترجمة به الکلترا ، ۱۹۳۵ ) . ( کبر دج ، انکلترا ، ۱۹۳۵ ) .

Studies فقل الرباعيات إلى الانكليزية R.A. Nicholson في كتابه in Islamic Mysticism

The Persian الرجع إلى Sardar Sir Jogendra Singh الرجع إلى 11

Mystics. The Invocations of Shaikh Abdullah Ansari of Herat

التي كان لها أثرها في بعض تعابير ابن عربي . Abenmasarra y su escuela, Asin Palacios مدربد التي كان لها أثرها في بعض تعابير ابن عربي .

۱۸ - راجع ترجمة H.T. Gairdner فلما الكتاب (لندن، ۱۹۲۱).

H. حققها الرسالة الجميلة عن fidele d'amore في الاسلام ، حققها . H. Ritter ( استنبول ، ١٩٤٢ ) .

٢٠ سـ هذا الكتاب من أشهر الأبحاث في الفضائل الروحية ، التي تعبر
 وجهة النظر الصوفية عنها . وقد ترجمه وشرحه Asin Palacios (باريس ، ۱۹۳۳) .

٢١ – نجم الدين المعروف وبوكي تراش و (صانع الأولياء) كان له اثنا عشر تلميداً كبيراً اشتهروا جميعاً كمتصوفة . وهو مؤسس المدرسة التصوفية في آسيا الوسطى ، التي يرتبط بها كل من السمناني وسعد الدين حمويه ونجم الدين الداية ، والتي اشتهرت على وجه الخصوص العناية التي أولتها لرمزية النور التي استخدمتها للتعبير عن التجارب الباطنية المختلفة المروح . راجع H. Corbin في مقال دلانتان المنابدة المختلفة المنابدة النبي المنابدة المنابدة المنابدة المنابدة المنابدة النبير عن المنابدة ال

و تعتبر الطريقة الذّهبية ، وهي إحدى الطرق الصوفية الواسعة الإنتشار التي بقيت حتى الآن ، (ومركزها شيراز) فرعاً من الكُبُسُرُوية .

۲۲ ــ دوره عكن أن يقارن من نواح كثيرة بدور شانكارا Shankara
 فى اللديانة البرهمية .

٧٣ ــ لقد وردت سيرة ابن عربي في جميع النواريخ المعروفة وكتب السير أن القرون المتأخرة تقريباً ، مثل نفح الطبيب ، للمقري ؛ وبستان العارفين ، للنووي ؛ وتاريخ الإسلام ، للذهبي ؛ والوافي بالوفيات ، للصفدي ؛ ومرآة الحنان ، لليافعي ؛ والبداية والنهاية ، لابن كثير ؛ والطبقات الكبرى ، للشعراني ؛ وشذرات الذهب ، لابن العساد ؛ وطرائق الحقائق ، لمعصوم عليشاه . وهناك أيضاً سير لابن عربي كتبها بعض من تلاميله حاولوا الدفاع عن أستاذهم ضد الاتهامات الي وجهت اليه من قبل بعض الفقهاء . ومن أقدمها مناقب ابن عربي لابراهيم البغدادي ، الذي حققه صلاح المنجد (بيروت ، ١٩٥٥) مع قائمة المصادر الخاصة بابن عربي أوردها المحقق في المقدمة .

وأما الكتب الى تدور على حياته في اللغات الأوربية ، فهناك الكتاب الجدير بالذكر لـ El Islam cristianizado ، Asin Palacios الذي يقتصر على دراسة حياة ابن عربي ومنهج السلوك ، والذي جمع فيه المؤلف التفاصيل اللازمة من المراجع القديمة المختلفة . إرجع أيضاً إلى H. Corbin ، في ـL'imagination créa rrice dans le soufisme d'Ibn Arabi مر ۲۲ وما بعدها؛ و . Nicholson R.A. ن «The Lives of Umar Ibnul-Farid and Ibnul-Arabi» في مقال «The Lives of Umar Ibnul-Farid and Ibnul-Arabi الذي ، ۸۲٤ - ۲۹۷ م (۱۹۰۶) Journal of the Royal Asiatic Society يتضمن من شلرات الذهب الخاص بهذين الشيخين . وقد ترجم Asin Palacios بدوره رسالة القدس لابن عربي بعنوان Vidas de Santones Andaluces (مدريد، ١٩٣٣)، حيث وصف حياة الشيخ الروحية بكلماته نفسها، فظهر جانباً من جوانبه غالباً ما ينساه من يقتصر على التعرض لدراسة آثاره الميتافيزيقية . هناك أيضاً بعض الكتب الحديثة بالعربية عن ابن عربي . مثل كتاب ت. عبد الباقي سرور ، ابن عربي (القاهرة ، ١٩٥٥) ؛ وعمر فروخ ، التصوف في الاسلام (بيروت ، ١٩٤٧) ، الذي يدور فصل مهم منه على محيى الدين . ٢٤ ـــ الفتوحات المكية (القاهرة ، ١٣٢٩هـ) ، الجزء الأول ، ص ١٥٤ - ١٥٤. وقد ترجمت هذه الفقرة إلى الاسبانية . Asin Palacios ، في ن وإلى الفرنسية Corbin ، ص ۲۹ - ۲۹ وإلى الفرنسية Corbin ، في . ۲۶ – ۴۶ من L'imagination creatrice...

٢٥ سهذه اشارة إلى الآية ١٢ من السورة ٢٠ ، التي فيها أمر موسى بخلع نعليه . كان لاهتمام ابن عربي بهذا الكتاب المقطوع بأصله الشيعي قيمة بالغة ؛ نظراً للأثر الهائل الذي كان له فيما بعد في عالم التشيع ، والسرعة التي تمثل بها .

العرفان الشيعي عقائده .

٧٦ – لا بد أن تكون هناك علاقة أساسية على أية حال لابن عربي مع ابن العريف ، وعن طريقه مع ابن مسرة ؛ مع أنه لا يمكن ورد ، كل عقائد ابن عربي إلى عقائد هذين السلفين . وعلى كل ، فمن المعروف أنه صادق عبد الله ابن غزال تلميذ ابن العريف ، وكان له ميل قطعي إلى المدارس الصوفية المختلفة المرتبطة بألمرية .

٢٨ -- في هذه المدينة ، التي ولد فيها ابن عربي دولادة ثانية، ألبَّف قبل

رحيله عنها ومواقع النجوم ۽ ، الذي يحتمل إلى حد بعيد أن يكون كتابه الأول ، حيث شرح المستويات المختلفة للمعنى المتضمين في الفرائض الدينية .

ولها ارتباط وثيق بشخصية الخيف (ع) شخصية هامة في النظام الروسي الإسلامي ، ولها ارتباط وثيق بشخصية الياس النبي الذي رفع إلى السماء ، وبمجموعة القصص ولها ارتباط وثيق بشخصية الياس النبي الذي رفع إلى السماء ، وبمجموعة القصص والأساطير التي تقترن باسمه . إرجع إلى ، Massignon ، بكتاب - Reudes carméli - بكتاب - rôle transhistorique, Khadiriya, en Islam» - بالحزء الثاني ، ص ١٩٦٩ ) ، الحزء الثاني ، ص ١٩٦٩ - بعد السنين في taines : Elie le prophète Revue des études و المائية العديدة التي ظهرت على مر السنين في ilyas ، بغلم م. المنان في ilyas ، بغلم م. المنان في Ilyas ، بغلم . الجم أيضاً إلى مقالي « al-Khadir» و المائية العلم في Wensinck ، ومرواها في المائية العلم المائية العلم المائية العلم المائية المائية

وللراسة أيقونية للخضر، راجع مقال Khawaja A.K. Coomaraswamy المخضر، راجع مقال Khadir and the fountain of life, in the tradition of Persian and (١٩٣٤) ١٨٧ – ١٧٢ من ١٨٢ (١٩٣٤). هن ١٨٧ – ١٨٢ (١٩٣٤)

٣٠ ــ كان لابن عربي اتصال بالشخصيات البارزة في زمانه ، فقد تلاقي شخصياً مع بعضهم مثل السهروردي والشاعر الإبراني أوحد الدين الكرماني ، كما راسل آخرين مثل ابن الفارض وسعد الدين الحموية وفخر الدين الرازي . وقد ترجم كتاب ابن عربي إلى فخر الدين، الذي يتصحه فيه بالتخلي عن الدراسات النظرية وبالبحث عن العرفان ، إلى الفرنسية أخيراً على يد M. Valsan ، في النظرية وبالبحث عن العرفان ، إلى الفرنسية أخيراً على يد ٣٠٤-٢٤٠ في مجانة Epître adressé à l'Imam Ar-razio ، ويوليو ... أغسطس وسبتمبر ... أكتوبر ١٩٦١) .

٣١ -- يقوم المحقق السوري عثمان يحيى منذ السنوات القليلة الماضية ببحوث جدية حول آثار ابن عربي ، وقد وفق بالفعل إلى بعض الاكتشافات الهامة في بعض مكتبات تركيا . أما كتابه المرتقب L'histoire et la classification de بعض مكتبات تركيا . أما كتابه المرتقب المحقق من حيث القاء الضوء على هذا المحقوم على هذا الموضوع الذي لا يزال غامضاً حتى الآن . (وقد ظهر هذا الكتاب سنة ١٩٦٤) .

٣٧ \_ الشعراني ، كتاب اليواقيت (القاهرة ، ١٣٠٥) ، المبني على الفصلين لـ ٢٤٨ من الفنوحات . راجع Corbin ، في ٣٤٨ من الفنوحات . راجع ص ٩٥ ، حيث ترجمت من كلام ابن عربي هذه القطعة وغيرها من القطع التي تبين كيف (أوحي) هذا الكتاب إليه .

 musulmane d'après Mohyiddin ibn Arabi (باريس ، ١٩٥٠)، الذي يبين كيفية اندماج علوم الكون الإسكندرانية في وجهة نظر العرفان الإسلامي ، وكيت أن الكون الذي يعيش فيه المسلمون أيضاً ، قد أخذ عن الوحي ، وانخذ شكلاً اسلامياً .

٣٤ – طبع الفصوص مرات عديدة بلغته الأصلية (العربية) وأدق الطبعات التي سنرجع إليها من الآن فصاعداً هي طبعة أبي العلا عفيفي (القاهرة، ١٩٤٩). وفيها جمع المحقق فصولاً قيمة من الشروح الشهيرة على الكتاب لإيضاح المتن وقد ترجم بوضوح تام على يد T. Burckhardt ، بعنوان La sagesse des prophètes مع شروح مفيدة جداً. وللكتاب أيضاً ترجمة بتصرف إلى حد ما بالانكليزية بعنوان . ثام على . The Wisdom of the Prophets

لقد كتبت شروح عديدة على الفصوص. وأشهرها شروح صدر الدين القوتوي، عبد الرزاق الكاشاني، داود القيصري، عبد الغني النابلسي، بالى افندي وعبد الرحمن جامي، وجميعهم من مشاهير متصوفي القرون المتأخرة. ولا يزال يدرس في العالم الإسلامي حيثما يزدهر التصوف ويجب أن يعتبر المتن في باب العرفان.

إن الوابح؛ جامي المترجمة على يد E. H. Whinfield و ميرزا محمد الغزويني ( لندن ، ١٩١٤ ) ، هو شرح على الفصوص أيضاً وتلخيص لمبادئه الأصلية .

٣٥ ... راجع القصوص ، ص ٤٧ .

عدا الكتاب بسطة الرمزية العميقة لعنوان هذا الكتاب بسطاً تاماً في مقدمة كتاب بسطاً تاماً في مقدمة . La sagesse des prophètes (Burckhardt كتاب مرما بعدها .

۳۷ – نشرت هذه الكتب الثلاثة مع مقدمة وترجمة مختصرة بالألمانية على يد H.S. Nyberg : في كتابه Kleinere Schriften des Ibn al-Arabi (لبدن، ۱۹۱۹) . (۱۹۱۹

٣٨ --- ومع ذلك فإن تفسير القرآن المطبوع باسمه في القاهرة ، هو لتلميذه عبد الرزاق الكاشائي .

٣٩ - لابن عربي عدد كبير من الآثار في كل من هذه الأبواب، حتى ليستحيل اعطاء فكرة عن مدى تآليفه دون تخصيص دراسة مفردة لها .

الندن ، R. A. Nicholson إلى الانكليزية R. A. Nicholson (لندن ،

 ابن الفارض ذات مرة يستأذنه في كتابة شرح على تاثبته ، فأجابه ابن الفارض أن الفتوحات في حد ذاته شرح لها ، ومؤلفه ليس في حاجة لأن يكتب شرحاً آخر .

الفتوحات في حد ذاته شرح لها ، ومؤلفه ليس في حاجة لآن يكتب شرحاً آخر .

17 - يبلغ من صحة هذا القول أن كثيرين من أتباع مدرسة ابن عربي قلد وضعوا قواميس لاصطلاحاته ، التي أصبحت فيما بعد مصطحلات الصوفين للتأخرين . وأشهرها على الخصوص اصطلاحات الصوفية للكاشاني شارحه المشهور ، والتعريفات للجرجاني ، راجع الجرجاني ، كاشاني شارحه المشهور ، والتعريفات للجرجاني ، راجع الجرجاني ، كالماني شارحه المشهور ، والتعريفات للجرجاني ، راجع الجرجاني ، مالاه المستوفقة للكاشاني شارحه المشهور ، والتعريفات للجرجاني . والمنا كتاب G. Flugel ، من ١٨٤٥ ، وأيضاً كتاب مجموعة من الاصطلاحات الصوفية الخاصة مع شرح لمعانيها وترجمتها بالفرنسية . مجموعة من الاصطلاحات الصوفية الخاصة مع شرح لمعانيها وترجمتها بالفرنسية . المن كتابه Asin Palacios في الجزء الثاني من كتابه كابه وملحقات بعنوان ( Nyberg وفي حواشي وملحقات بعنوان ( Schriften ... وفي صورائي وملحقات بعنوان ( Abenarabi ) وفي ضميمة أبو الملا عفيفي لكتابه المystical Philosophy of Muhyid-Din Ibnul ، كمبر دج ، ۱۹۳۹ ) .

«Nature sait surmonter أن مقال T.Burckhardt ارجع الى T.Burckhardt المناير ، فبرابر ) المناير ) المناير ) المناير ) المناير المناير ) المناير (المناير ) المنا

وق \_ إن ما كتب من دراسات باللغة الأوربية عن عقائد ابن عربي ضئيل بالنسبة لأهميته وأثره. وتمكن الاشارة إلى دراسة عفيفي المعروفة ، The Mystical بالنسبة لأهميته وأثره. وتمكن الاشارة إلى دراسة عفيفي المعروفة ، Philosophy of Muhyid-Din Ibnul-Arabi غير أن هذه الدراسة تشتمل على مفاهيم مأخوذة من الفلسفة الأوربية الحديثة ، The Philosophy of 'R. Landau, و باختصار كما التي تنظول بعض عقائد ابن عربي باختصار كما أنها تنضمن منتخبات من كتبه؛ و Corbin ، في ساختان ابن عربي باختصار كما وهي دراسة مهمة مختصة بعقائد الشيخ عن الخيال الخلاق ، و والتعاطف ؛ يين الانسان والكون والله ، والمسائل المرتبطة بللك . وهناك أيضاً الآثار المشار بين الإنسان والكون والله ، والمسائل المرتبطة بلك . وهناك أيضاً الآثار المشار اليها آنها ودراسات أخرى أدرجت في قائمة المراجع المختارة .

ان كتاب Introduction to Sufi Doctrine ، T.Burckhardt المرجم بقلم D.M. Matheson (الأمرر، ١٩٥٩) ، للو أهمية فاثقة بالنسبة للراسة عقائد ابن عربي . فهو ، وإن كان في الواقع مدخلا الفصوص ، إلا أنه مقدمة المتصوف عموماً ؛ وكذلك ترجمته ومقدمته ، للإنسان الكامل De l'homme (لعبد الكريم الجيلي (ليون ، ١٩٥٣) ، الذي يتناول فيه عقائد ابن عربي تناولاً منظماً أحد الصوفيين العظام في القرون اللاحقة . وهناك أيضاً دراسات عديدة لابن عربي مع ترجمات الآثاره بقلم M.Valsan ، ظهرت في مجلة Etudes Traditionnelles منذ سنة ١٩٤٨ .

47 - يقول ابن عربي عن الفتوحات أنه كسائر كتبه الأخرى لا يتبع المنهج المتبع في كتب الآخرين ، فجميع المؤلفين يكتبون تحت تأثير ارادتهم الحاصة حتى ولوقالوا أن حربتهم تابعة للأمر الالحي أو واقعة تحت الهام ما يتخصصون فيه من العلوم . ومن ناحية أخرى فان المؤلف الذي يكتب تحت أمر الالهام الإلحي يسجل عادة أشباء لا تحت الى موضوع الفصل الذي يتناوله بأية صلة . وذلك قد يبدو في نظر القارىء اللامتدين بمثابة اقحامات متقطعة ، وهي عندي تتعلق بصميم الفصل ، حتى ولو كان ذلك لسبب يجهله الآخرون .

الفترحات الجزء الأول ، فصل ٤ ؟ Rl Islam, Asin palacios; الفترحات الجزء الأول ، فصل ٤ ؟ Cristianizado ، ١٠٢ و Cristianizado و cristianizado من ٥٩ .

٤٧ - وإن مثل هذه التفرقة (بين الإلهيات والفلسفة) ، قد يبدو بلا أساس بالنسة لمن اعتادوا النظر إلى الإلهيات على أنها فروع من الفلسفة ... وحتى نحدد بوضوح الفرق بين المنهجين المشار إليهما ، نستطيع أن نقول إن الفلسفة تنبع من الفكر ، وهو طاقة فردية بحت ؛ على حين أن الإلهيات ليس لها منبع غير العقل».

The Transcendent Unity of Religions 'F. Schuon وإن عقيدة إلهية ما عبارة عن تجدّ حقيقة كلية في الذهن وإن نظاماً فلسفياً ما هو محاولة عقلية لحل مسائل معينة تطرح علينا ؛ والفهوم ومشكلة و فقط بالنسبة بالمهالة معينة ع Spiritual Perspectives and Human Facts 'F. Schuon . المهالة معينة و D.M. Matheson ( لندن ، 1904 ) ص ١١ .

40 – لدراسة هذه المسألة في جو ديني مخالف تماماً ، هو جو البوذية التيبنية ، راجع The Marriage of Wisdom and Method\* ، M. Pallis بمجلة ، راجع France-Asie ، العدد ١٩٦١ ، ١٦٠١ (يناير سـ فبراير ١٩٦١) .

٤٩ -- وأن نعيش في الأفكار يعني أن نستبدل دوماً مجموعة من المفاهيم بمجموعة أخرى . وفي الاستدلال تبلى المفاهيم وتنحل ، دون إمكان استبدالها ،

على هذا المستوى ، يشيء أفضل . وليس أضرَّ من إبلاء الحقيقة هذا من قبل الله من عكن المختفة هذا من قبل الله من عكن المختفية المختفية تنتقم من كل من يحصر نفسه في التفكير بها ...

و التحلق الذهني ، الذي يتلاعب دائماً بالمفاهيم دون أن تكون له القدرة أو الرغبة في الوصول إلى نتيجة قطعية ، ليس له أي علاقة قط بالنبوغ النظري , أو الرغبة في الوصول إلى نتيجة قطعية ، ليس له أي علاقة قط بالنبوغ النظري أضف إلى ذلك ، أن التعابير عن هذا النبوغ (كما هي الحال لذى ابن عربي) تبدو ساذجة أمام هذا التحذلق ، الذي يناقض الحدس العقلي كما يتاقض إبليس تبدو ساذجة أمام هذا التحذلق ، الذي يناقض الحدس العقلي كما يتاقض إبليس الله Spiritual Perspectives and Human Facts ' F. Schuon ، هذا النبوغ الله ، الذي يناقض المدس العقلي كما يتاقض إبليس الله الله عليه المناقب الله المناقب المناقب الله المناقب المناق

و إن الحقيقة الإلهية هي في نفس الوقت المعرفة والوجود. ومن يحاول الإقتراب من هذه الحقيقة عليه أن يقهر ، لا الجهل وعدم الوعي فحسب ، بل عليه أن يتحرر من ربقة العلم النظري المحض وما شابه ذلك من المطالب وغير الحقيقية و مما يؤثر عليه . لهذا السبب أكد كثير من الصوفيين بما فيهم أبرز ممثلي العرفان كمحبى اللابن ابن عربي وعمر الخيام ، على أسبقية الفضيلة وحصر الذهن ، على التحصيل الفكري . إن المفكّر الحقيقي أول من يدرك العلبيعة النسبية للتعابير النظرية جميعاً . والجوانب العقلية المطربقة تتضمن كلاً من دراسة العقيدة والارتفاع عن ذلك عن طريق الحقلية المطربقة تتضمن كلاً من دراسة العقيدة والارتفاع عن ذلك عن طريق الحقلية المطربقة تتضمن كلاً من دراسة العقيدة والارتفاع عن ذلك عن طريق الحقلية المحلس . فلو أن الخطأ استبعد بدقة ، فإن الذهن (وهو في نفس الوقت أداة الحقيقة وبمعنى ما حد ً لها ) لا بد وأن يتلاشي في التأمل الاتحادي ، ١٠٣ من ٢٠ المناه عن ١٠٠٠ .

وه ... لا يمكن بعث الحياة في كثير من العلوم والفنون الدينية التي تبدو متخلفة للذهن الحديث ، فتصبح قادرة على إعطاء المعاني المحتواة في الأشكال الدينية التقليدية ، إلا عن طريق تبيئن فحوى علم الرموز .

الغرب القد دلت الدراسة العميقة لرموز الأديان المختلفة في الشرق والغرب في القرون الوسطى وعند شعوب ما قبل التاريخ ، التي قام بها علماء مثل A.K. في القرون الوسطى وعند شعوب ما قبل التاريخ ، التي قام بها علماء مثل Coomaraswamy ، على حقيقة هذا القول التي لا تزاع فيها .

Philosophy of Spinoza, Unfolding the Latent في آثاره وخاصة في المجارة وكاصة في الماره وخاصة في المحارة والمحارة في المحارة والمحارة في المحارة في المحارة في المحارة والمحارة والمحارة

الفصل الثالث. Introduction to Sufi Doctrine أن من الفصل الثالث. A.K. Coomaraswamy وارجع أيضاً إلى A.K. Coomaraswamy، في مقال A.K. Coomaraswamy. ١٩٣٧، ٢٥٢ – ٢٤٩: ١٦ (Journal of Indian History 'Neo-Platonic عيث نرى أن الأدلة التي قدمها المؤلف تصدق على التصوف تماماً.

«L'expéri- في علم الطبيعي J. Maritain و كتاب المعلوب الطبيعي و المعلوب الطبيعي J. Maritain و كتاب المعلوب و كتاب Quatre essais sur ، في كتاب ence mystique naturelle et le vide و المعلوب الثالث و المعلوب الثالث و المعلوب الثالث و المعلوب الثالث و المعلوب و المعلوب المعل

ه - من أجل بحث عميق لمذه الممألة ، راجع F. Schuon ، في الفصل «Is There a Natural Mysticism?» في كتابه Enosis, Divine Wisdm ، في كتابه G.E.H. Palmer ترجمة G.E.H. Palmer ( لندن ، ١٩٥٧ ) ، الفصل الثالث .

وه ــ نتحاشى بوجه عام استعمال الإصطلاح mysticism، نظراً لمعناه المبهم في الانجليزية . فإذا استعمل بمعناه الأصلي ، أي و فهم الأسرار و ، وميز بين معانيه الأخرى (كما يميز في الألمانية بين Mystik و Mysticismus) ، وميز بين معانيه الأخرى (كما يميز في الألمانية بين Mystik و Mysticismus) ، صبح أن يطلق على التصوف لفظ Islamic Mysticism .

وكتاب الأجوبة وكتاب الألف ، تنسب أحياناً إلى صوفيين آخرين من بينهم البلباني والسيوطي . ولكنها الألف ، تنسب أحياناً إلى صوفيين آخرين من بينهم البلباني والسيوطي . ولكنها على أية حال خلاصة لآراء ابن عربي وتحت قطعاً إلى مدرسته . وعلى الرغم من أن الأصل العربي لم ينشر للآن ، فلها ترجمة ممتازة بالفرنسية قام يها عبد الهادي في عبد المادي في عبد المادي في الأصل العربي لم ينشر للآن ، فلها ترجمة ممتازة بالفرنسية قام يها عبد الهادي في الأصل العربي لم ينشر للآن ، فلها ترجمة ممتازة بالفرنسية قام يها عبد الهادي في الأصل العربي لم ينشر للآن ، فلها ترجمة ممتازة بالفرنسية قام يها عبد الهادي في المحتمد المعتمد المعتمد

"Ttanslation of an Arabic Manuscript.. T.H. Weir أمام المعاملة ال

. (AIA -AIY

٨٥ --- هذا هو المحور الأساسي للفصوص كما نجد في الفصلين الأولين
 اللذين يلخصان عقائد ابن عربي .

Burckhardt وضمح Burckhardt وجهة النظر هذه توضيحاً تاماً في مقدمته لكتاب La sagesse des prophètes ، ص ٩ -- ١١. إن استعمال الصيغ المتناقضة والبيانات المتقطعة التي تتصل بروح العرب البدوية ، من حيث تأكيدها على ابلوانب المتقطعة للأشياء ، يرد تكراراً في كتابات ابن عربي .

٦٠ --- د هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم ،، الآية

٣ السورة ٥٧ .

٦١ -- لقد نظم ووسع مدى الاصطلاحات: أحدية ووأحدية وغيرهما ، التي استعملها ابن عربي وسوأه ، حتى استوعبت وصف جميع مراتب تنزل المبدأ و تعينه ابتداء بالذات المتعالية والتهاء بدنيا الصور الجسمانية ، جماعة من الصوفيين المتاخرين المتمين إلى هذه المدرسة كالجيلي وجامي .

77 \_ إن الشهادة في هذا الجانب الثاني تحوّل جميع الصفات الثبوتية جميعاً إلى أمر إلمي، وهكذا هفلا جمال إلا الجمال ، و د لا خير إلا الخير ، وهكذا . له أمر إلمي ، وهكذا هفلا جمال إلا الجمال ، و د لا خير إلا الخير ، وهكذا . واجع F. Schuon ، في مجلة Voite ، في مجلة Shahadah et Fatihaha ، في مجلة على المحال . ( اجمع ١٩٣٣ ) .

عن طريق الكتب المقلسة كوسائل لاستدرار النعم أو الألطاف التي يمكن التماسها عن طريق الكتب المقلسة كوسائل لاستدرار النعم أو الألطاف التي يمكن التماسها T. Burckhardt

• Tanwati — ٦٥ في Gardet و Gardet من المعافقة المنات الكامل في جميع اثار ابن عربي تقريباً، ٦٦ لفد عولجت الجوائب المختلفة للانسان الكامل في جميع اثار ابن عربي تقريباً، كا ان الفصوص يقوم اساسياً على هذا المفهوم و كتا ب شجرة الكون الذي ترجمه مع حواشي Studia Islamica ، في مجلة A. Jeffery (لبدن) ، ١٠ : ١٠٧ و و ١٠ : ١٠٠ ( ١٠٠١) أيضاً ، مخصص لعقيدة الانسان الكامل . وهو يعتبر منهاً رئيسياً لدراسة عقيدة الكلمة لدى ابن عربي .

٣٧ ـــ إن الحديث القدسي ۽ كنت كثراً محفياً فأردت أن أعرف فخلفت اللحلق ... ۽ ، يلخص عقيدة الصوفية بالنسبة للخلق والغرض منه , ويقصد بالحديث

القدسى في الاسلام ، مجموعة أقوال النبي ( مس ) الصادرة عن وحي الهي مباشر ينطق الله سبحانه وتعالى فيها بصبغته المتكلم على لسان النبي. وهذا الضرب من الحديث يشبه إلى حد ما القرآن الكريم ، ولو لم يكن جزء منه .

٦٨ -- ان رمز المرايا مقروناً برمز الانسان الكامل قد الف بينهما محمود التستري
 أي كلشن راز و تلك القصيدة الملهمة التي تلخص هاتين القصيدتين في أبياتها الآتية ،
 بأوضع واجل عبارات يمكن العثور عليها في الآثار الصوفية :

العدم هو المرآة ، والعالم الصورة ( صورة الانسان الكامل ) ، والانسان كعين الصورة السان كعين الصورة الله فيها يختفي الفرد .

أنت عين الصورة و ( هو ) نور العين ،

من ذا الذي استطاع أن يرى بعينه ما به الأشياء ترى ؟

( اي ، السين ذاتها ) .

أصبح العالم إنسانا والانسان عالماً .

ولا بيان أوضع من هذا .

وهناك ترجمة الكليزية تختلف الى حد ما بقلم E. H.Whinfield ، ي ترجمته المعروفة باسم Gulshan-i Ras, the Mystic Rose Garden ( لندن . 147 – 187 ) الفقرات ١٤٠ – ١٤٢ – ١٤٠ .

ابن عربي وسواه من الصوفيين الى الأعيان الملكوتيات أو الممكنات التي تجلت في الهنالم كما تجلت في الهمالم كما تجلت في الهمالم كما تجلت في اللهرآن. راجع «Du mystère des lettres» والمالم كما تجلت في القرآن. راجع «La quintessence de la philosophy de Ibn-i Arabi في المعربة على المعربة المعربة المعربة على المعربة ا

٧٠ ــ ، لا تكرار في التجلي ،

فيما يختص بتجدد الحلق في كل لحظة ، الذي يرتبط تماماً بفعل التحقق ومواضيع التأمل Burckhardt "The «renewing of التي تفترن بشعائر الصرفيين المنشدة ، راجع : Introduction to Sufi Doctrine في creation at each instants ، الفصل الرابع ، و L'imagination cratrice ، في ١٤٩ وما بعدها .

المسفحة ١٠٨ ، صورة بيائية تلخص نظام علم الكون الوارد في الفتوحات. إن نظام علم الكون الوارد في الفتوحات. إن نظام علم الكون الوارد في الفتوحات. إن نظام علم الكون القرآني لذى ابن عربي وغيره من الصوفيين، يقوم أساسياً على آية الكرسي، سورة البقرة ، الآية ٢٥٤.

٧٢ - لقد عبر كثير من الصوفيين عن علم الكون باصطلاحات رمزية مستمدة

من حروف الألفباء العربية ، أو من الاسماء الالهية ، التي يرتبط معناها الباطني ارتباطاً تاماً بشكلها ، اذا ما كتبت بالحط العربي . مثلا في الفتوحات يجمع ابن عربي بين الرمزية الفلكية وبين علم الاسماء والحروف ، وذلك بان يجعل كل منزلة من المنازل القمرية الثمانية والعشرين مقابلة لحرف من حروف الالفباء الثمانية والعشرين ، وكل كوكب سيار لواحد من الاتبياء ، وكل منطقة من البروج لصفة من الصفات الالهية ؛ وعليه ، يصبح العالم ، مسلماً ، ، وتظهر حركة الأفلاك كعملية ينفذ نور الوجود من خلالها الى العالم كله بواسطة الصفات الالهية ، الأفلاك كعملية ينفذ نور الوجود من خلالها الى العالم كله بواسطة الصفات الالهية ، وهذا التراوج بين علمي الكون الإسلامي والهرمسي لدى ابن الي توزع نوره . وهذا التراوج بين علمي الكون الإسلامي والهرمسي لدى ابن عربي قد بحثه بصورة مفيدة Burckhardt في كتابه Burckhardt عربي قد بحثه بصورة مفيدة Burckhardt في كتابه de l'astrologie musulmane d'après Mohiddin Tha Arabi

Anawati est gardet أو حراج Anawati est gardet أو كتاب Anawati est gardet من ٢٣٧ – ٢٣٧، حيث يربط المؤلفان بين هذه التعينات وبين احوال التفكر الي يبلغها المرء عن طريق الدعاء، كما لخص ذلك ابن عطائق الاسكندري. راجع أبضاً Burckhardt, Introduction to Sufi Doctrine

• Translation of an Arabic Manuscript... \* T. H. Weir - Vt

٧٥ — هذا القول المشهور أحد الأربعين حديثاً قدمياً ، التي يقوم عليها معظم
 النظرية الصوفية وتطبيقها ، والتي تعتوي على لب التعاليم الباطنية للنبي .

فيما يتعلق بعقائد ابن عربي عن الاتحاد راجع Burckhardt في Introduction فيما يتعلق بعقائد ابن عربي عن الاتحاد راجع Burckhardt بحيث أورد هذا to Sufi Doctrine الفصل السابع وخاصة الصفحة 14 ، حيث أورد هذا الحديث وشرح .

٧٧ ... إن التدرج في جعل الدعاء باطنياً ، حتى يصبح دعاء قلبياً ، وحتى كسب في حال تحققه قوة خلاقة ، أمر أساسي بالنسبة التصوف ، وقد عالج Corbin بأسهاب والذكر المصحوب بالتجلى ، عند الصوفيين ، وقوة القلب الخلاقة ، وقوة المتخبلة الخلاقة ايضاً ، في عند الصوفيين ، وقوة القلب الخلاقة ، وقوة المتخبلة الخلاقة ايضاً ، في هذه الدراسة القصيرة سوف يفقد شرح المعنى التخبل وعناصر أخرى من عقيدة ابن عربي متعلقة بعلم النفس . هذا الجانب من تعاليمه ، علاوة على كونه قد شرح في آثار Asin Palacios ، قد درسه أيضاً محده طدة طل كان في ، درسه أيضاً Corbin و Corbin ، الجزء الثالث ( باريس ، بالجزء الثالث ( باريس ، الجزء الثالث ( باريس )

١٩٠٧)، وفي عدة من دراساته الأخرى المخصصة لابن عربى .

٧٨ --- إن مغزى الدعاء في كل أشكاله ، واثره في التجلي ، ليوضح أنه مهما قصد بعقيدة وحدة الوجود المتعالية عند ابن عربي، فليس لها أدنى صلة بالتوحيدية الفلسفية (monism) التي كثيراً ما تقرن بها .

٧٩ - الفصوص ، ص ١٢ و La sagesse des prophètes ص ٥٠٤٦ ، حيث يكتب ابن عربي أيضاً في هذا الفصل عن و كلمة شيت و الإنان اذ ينظر الى المرآة العادية يدرك أنه يستطيع أن ينظر الى سطح المرآة دون أن يرى صورته شخصياً ، أو ينظر الى صورته ولا يرى السطح . وهذا يصدق بالتالي على مشاهدة الله تعالى : فالصوفي يشاهد الله فيما لو لم و ير و ماهيته الشخصية ، في الله ، ولكنه لا و يرى و الله منفصلا . ثم يضيف أن المرآة هي الرمز الأكل للملاقة بين العالم والله ، ومشاهدة الانسان لله . وأن الله خلق المرأة خصيصاً حتى يتمكن الإنسان من ادراك هذه العلاقات التي لا يمكن التعبير عنها على أي وجه آخر .

لجميع الرسالات السماوية اذا تجاوزنا المستوى الشكلي

^^ الدهر الإسلام في ذلك الوقت ، شيعة الآديان الآخرى ، في عالم منفصل كان بمثاية العالم كله بالنسبة اليه ، فلم تكن هناك حاجة كما هي الحال اليوم لتطبيق مبدأ عالمي الرسالة على نظائر معينة و دراسة للتفاصيل . راجع F. Schuon في The Transcendent Unity of Religions ، حيث عوجات هذه المسألة من جميع وجوهها .

٨٣ – ترجمان الأشواق ( بيرو ت ، ١٩٦١ ) ، ص ١٤٠٠ يجب أن ينظر إلى استعمال كلمة الحب في هذه القرينة وما بشابهها على أنها الجانب المتحقق للعرفان . إن الروحانية الإسلامية في أساسها عرفانية ، ولكنها عرفان يقترن دائماً بالحب ويمتلي، بعبيره . وعندما يقابل الصوفيون الحب بالمعرفة ، فانهم يقصدون بالأول الحكمة المتحققة ، وبالثانية مجرد المعرفة النظرية التي لم تدخل في طور عملي

۸۳ – على سبيل المثال ، فإن مدرسة وحدة الشهود ، قد عورضت بمدرسة أبن عربي ، وحدة الوجود . ولكن ، حتى أعضاء هذه المدرسة (وحدة الشهود) قد «Reconciliation between نأثروا بالحكيم الأندلسي. راجع ميرولي الدين في مقاله Ibn Arabi's Wahdat al-Wujud and the Mujaddid's Wahdat al- ( 1901 ) هي مجلة Shuhud. العدد ٢٥ : ص ١٩٥١ ) هي مجلة Shuhud.

٨٤ -- لقد تناول Corbin اثر ابن عربي في الشرق وأهمية شخصيات A'imagination créatrice... على مثل صدر الدين ، في و تعليقاته وحواشيه و على ، راجع أيضاً سيدحسين نصر في Introduction to the Se Asl of Mulla Sadra ٨٥ - هذه المراسلات سوف تطبع قريباً للمرة الأولى على يد سيدي سليمان

بوخشم في سلسلة كتب Institut Franco-Iranien في طهران.

٨٦ ... هذه الشخصيات التي ليس لها حظ كبير من الشهرة ، والتي لها أهميتها في الحياة العقلية والروحية اللاحقة في ايران ، قد درست للمرة الأولى في الغرب من قبل Corbin في بعض كتاباته مثل Corbin في بعض كتاباته مثل herméneutique Soufie iranienne ، وفي دراسات أخرى جديدة له عن الشيعة ظهرت على مدى السنين في مجلة Eranos Jahrbuch وكتبه المذكورة في الفصل الثاني من هذا الكتاب ، وفي مقاله الأخير عن حيدر الاملي ، الذي

ظهر في كتاب Mélanges Massé ، (طهر أن ، ١٣٤٢)

٨٧ - إن سرعة اندماج عقائد ابن عربي بالتشيع الاثني عشر ، ليطرح المسألة الهامة ، مسألة العلاقة المكنة بينه وبين التشيع ، التي تأمل فيها عدد من الشخصيات الشيعية خلال القرون . من المعروف ان ابن عربي كان سنياً من الناحية الشرعية ، ومع ذلك فقد كتب رسالة عن الأثمة الاثنى عشر نالت تقديراً فاثقاً لدى متصوفي الشَّيعة ، كما أنه يتحدث في الفصل ٣٦٦ من الفتوحات عن المهدي (ع) وشروط رجعته بعبارات تتفق مع المصادر الشيعية المتداولة . إن التصوف إساسياً يتعالى عن التفرقة بين شيعي وسني الاسلام ، ولكن هناك لدى ابن عربي بالإضافة إلى تلك المبادىء الكلية المعترف بها لدى الباطنيين من شيعة وسنة ، عقائد ذات خصالص شيعية تدور على الامامة وأمور أخرى متعلقة بها ، مما يجعل مسألة علاقاته الممكنة بالتشيع مسألة مستعصية الحل .

٨٨ ــ لقد درس أثر الاسلام وخاصة عقائد ابن عربي عــلى Dante Islam and the Divine Comedy في Asin Palacios المترجم من الأسبانية ال الانكليزية بقلم H. Sunderland ( لندن ، ۱۹۲۹ ) ؛ وفيما بعد E. Cerrulli Il «Libro della Scala" e la questione delle fonti arabo-spagnole " 😅 della Divina Commedia (مدينة الفاتيكان، ١٩٤٩). وهذا الكتاب يؤيد في

معظمه نظریات Asin .

٨٩ \_ على سبيل المثال، فقد نشرت شروح على القصوص منذ عدة سنوات بقلم فاضل التوني أحد الحكماء البارزين اليوم في ايران . تحت عنوان ، تعليقه بر شرح فصوص » (طهران ، ۱۳۱۳) -

و حول الشيخ التادل ، راجع مقال محمد التادل و لاإله إلا الله و الذي ترجمه عبد الرحمن التادل و R. Maridont في R. Maridont عبد الرحمن التادل و R. Maridont في R. Maridont في ٢٩٤٠ (١٩٥٠ دسبر ١٩٥٢) ؛ ومقال المدودة الله المرجم مع حواشي بقلم A. Broudier ، في محمد به في مناسب المرجم مع حواشي بقلم ١٩٥٨ ؛ والعدد ١٩٥٠ والعدد المروف المر

ومما تجدر الاشارة اليه اهتمام الشيخ العلوى بدراسة الأديان الأخرى والرغبة في التقارب بين الإسلام والأديان الأخرى في وجه المادية والتجددية العصرية اللتين اعتبرهما عدواً مشتركاً لها .

| تقذيم                         | 4.3   |
|-------------------------------|-------|
| أفتتاحيسة                     | 14"   |
| ١ إبن سينا والفلاسفة العلماء  |       |
| أسلاف ابن سينا                | YY    |
| ہے سیرة ابن سینا              | 4.5   |
| جر كمؤلفات ابن سينا           | YY    |
| فلسفة الوجود                  | **    |
| الفلسفة الكونية رعلم الملائكة | 14    |
| العلوم الطبيعية والرياضية     | £7    |
| علم ألنفس                     | 44    |
| الدين والوحى                  | 07    |
| القلسفة والباطنية و           | 4     |
| حب مدرسة ابن سينا             |       |
| ٢ ـــ السهروردي والإشراقيون   |       |
| الوضع قبل السهروردي           | V1    |
| السهروردي : حياته وآثاره      | V£    |
| مصادر حكمة الاشراق            | V4    |
| معنى الاشراق                  | ۸۳    |
|                               | Y 1 = |
|                               |       |

| طبقات الراغبين في العلم        |
|--------------------------------|
| الرمزية الجعرافية              |
| حكمة الإشراق ومبادئها الأساسية |
| نور الأنوار وعلم الوجود        |
| الملائكسة                      |
| الطبيعيات وعلم النفس           |
| المعاد والاتحاد ألروحاني       |
| أهمية القصص الرمزية            |
| التراث الاشراقي                |
|                                |

## ٣ - إبن عربي والمتصوفة

| التصوف                   | 117   |  |
|--------------------------|-------|--|
| أهمية ابن عربي           | 11.   |  |
| حياة حكيم مرسية          | 1 Y Y |  |
| مؤلفاتسه                 | 144   |  |
| مصادر ابن عربي           | 144   |  |
| عقیدة ابن عربی           | 14.8  |  |
| لغة الرميز               | 14.1  |  |
| وحدة الوجود              | 144   |  |
| الأسماء والصفات          | 1 £ Y |  |
| الانسان الكامل او الكلمة | 122   |  |
| النخلق وعلم الكون        | 121   |  |
| الاعساد                  | 164   |  |
| وحدة الأديان             | YOF   |  |
| التصوف بعد ابن عربي      | 105   |  |
|                          |       |  |
|                          |       |  |

.

## مراجع مختارة

|         | مراجع عامة                 | 109 |  |
|---------|----------------------------|-----|--|
|         | ابن سينا والفلاسفة العلماء | 11. |  |
|         | السهروردي والاشراقيون      | 17. |  |
|         | ابن عربي والمتصوفة         | 111 |  |
| الخواشي |                            |     |  |
|         | ابن سينا والفلاسفة العلماء | 174 |  |
|         | السهروردي والاشراقيون      | 110 |  |
|         | ابن عربي والمتصوفة         | 117 |  |
|         |                            |     |  |
|         |                            |     |  |



General Organization Of the Alexandria Library (GOAL)

Bibliotheca Alexandrina

To: www.al-mostafa.com